

Making Biblical Scholarship Accessible

This document was supplied for free educational purposes. Unless it is in the public domain, it may not be sold for profit or hosted on a webserver without the permission of the copyright holder.

If you find it of help to you and would like to support the ministry of Theology on the Web, please consider using the links below:



https://www.buymeacoffee.com/theology



https://patreon.com/theologyontheweb

#### **PayPal**

https://paypal.me/robbradshaw

A table of contents for *Honeycomb* can be found here:

https://biblicalstudies.org.uk/articles honeycomb.php



ព្រឹត្តិបត្រទេវសាស្ត្រទ្វេភាសា ខ្មែរ-អង់គ្លេស ផ្ដល់នូវចំណេះដឹងផ្នែកព្រះគម្ពីរ ដល់លោកអ្នក ច្រៀបដូចជាទឹកឃ្មុំផ្ដល់កម្លាំងដល់អ្នកដំណើរដែលកំពុងខ្សោយល្វើយ ។

A bilingual Khmer-English Theological Journal to give biblical knowledge to its readers as a honeycomb gives strength to exhausted travelers.

512 m 629 m Vol. 3, No. 3 ខែ តុខា ឆ្នាំ ២០០២ October 2002 តម្រោងកម្មវិធីហ្វឹកហ្វឺន ធីម៉ូថេ បានបោះពុម្ពព្រឹត្តិបត្រ សំណុំទឹកឃ្មុំ នេះឡើង ។ © រក្សាសិទ្ធិដោយ គម្រោងកម្មវិធីហ្វឹកហ្វឺន ធីម៉ូថេ ២០០២ ទាក់ទងតាមការិយាល័យប្រៃសណីយ៍ ប្រអប់សំបុត្រលេខ ៤៧៩ ភ្នំពេញ ព្រះរាជាណាចក្រកម្ពុជា

ទំរស្សពីហេទ (ឲុឌ្ឌន្ត) គុឃ គុខ១ ០៥គ្រ នំរសារហេទ (ឲុឌ្ឌន្ត) **គឃ គុ**៦១ ៥គ្រ០

សារអេឡិចត្រូនិច: Russell\_Bowers@wvi.org

បណ្ណាធិការ Russell H. Bowers, Jr. ផ្នែកប្រែសម្រល: សាំង ឈិនហូរ

ពិនិត្យផ្ទៀងផ្ទាត់ភាសាខ្មែរ: ម៉ម បាណាបាស

ផ្នែកបច្ចេកទេសៈ ម៉ាក ច័ន្ទស៊ីថា

សំណេរអត្ថបទ និង ការទាក់ទងផ្សព្វផ្សាយ ត្រូវដាក់ជូនមកបណ្ណាធិការ បោះពុម្ពនៅទីក្រុងភ្នំពេញ ព្រះរាជាណាចក្រកម្ពុជា

Honeycomb is published by Training of Timothys
© 2002 by Training of Timothys
Central Post Office, P.O. Box 479, Phnom Penh, Kingdom of Cambodia
Email, Russell\_Bowers@wvi.org
Editor, Russell H. Bowers, Jr.
Translation, Saing Chhinho
Khmer proofreading, Barnabas Mam
Technical support, Mark Chann Sitha

Manuscripts and communications should be addressed to the editor.

Printed in Phnom Penh, Kingdom of Cambodia.

## Honeycomb

| Christian Development in a Buddhist Country  Glen E. MILLER  | 1           |
|--------------------------------------------------------------|-------------|
| Gien E. MILLER<br>ការអភិទន្នាន់របស់អន្តការៗគឺស្គន់វិស័ធនៅគួខ | ණුග         |
| ្រមពេលមិន្តិ                                                 |             |
| દ્રિક લ્ફોઅએં                                                |             |
| Translating for Understanding                                | 61          |
| Russell H. BOWERS, Jr.                                       |             |
| ការមកថ្ងៃចដើម្បីឲ្យគេយល់<br>រាស់ស៊ែល ឆ្នានទើស                | GO          |
| រាស់ស៊ែល ឆ្នាចទុស                                            |             |
| ដើមត្ថោតមានអំនួត<br>អ៊ូន សិលា                                | 90 <b>m</b> |
| ិ អ៊ូន សិលា                                                  |             |
| The Proud Palm Tree                                          | 111         |
| UON Seila                                                    |             |
| Watch and Pray                                               | 115         |
| Neal YOUNGQUIST                                              |             |
| ចាំយាម និទ្ អធិស្ឋាន                                         | <u>ි</u>    |
| <i>ခៀល <b>ឃុំ</b>ាំខ</i> គ្គីស                               |             |
| ការដូចជាមួយ លោកគ្រូ ទូច ចំន                                  | වසල         |
| <b>ី អ៊ុខ</b> សិលា                                           |             |
| Biography: NGOV Vorn                                         | 135         |
| UON Seila                                                    |             |

First listing of an article is the language in which the article was originally written.



# Christian Development in a Buddhist Country

Glen E. MILLER

#### Introduction

here are more than two hundred International Non-Government Organizations (INGOs) with approximately two thousand expatriates currently living and working in Cambodia. Through varied approaches these organizations and people strive to make life better for Cambodians after the devastation of the Pol Pot holocaust. An understanding of the local culture is essential for the development efforts of these INGOs.

Understanding the Cambodian culture requires a grasp of Buddhism and the role of religion in this society. Prince Sihanouk, pointing out the importance of Buddhism in Cambodia, said in 1970, "Cambodia may be compared to a cart supported by two wheels, one of which is the state and the other Buddhism. The former symbolizes power and the latter religious morality. These two wheels must turn at the same speed in order for the cart, i.e. Cambodia, to advance smoothly on the path to peace and progress."

Heinrich Dumoulin and John C. Maraldo, *Buddhism in the Mod*ern World (London: Collier MacMillan, 1970).

#### **Christian Development Efforts in Underdeveloped Countries**

At a recent Mennonite Central Committee staff retreat, I asked MCC Cambodia volunteers to compare how they were perceived by the Cambodians with how they would like to be perceived. The most common answer of how they were perceived was as a person of prestige and power, or one with expert technical expertise. In contrast, many volunteers wished to be perceived as serving to represent Christ, or as a compassionate Christian. There is an obvious wide gulf between power, prestige, and expertise, and how we wish to be perceived as Christians.

MCC volunteers and other Western development agency workers generally come from rich and technologically advanced countries. They see themselves as enlightened, with systems backed by "facts." They pride themselves in their ability to think objectively, and move in linear fashion from planning to fulfillment of goals. Obstacles to reaching desired goals are viewed as challenges to overcome with the combination of proper motivation and the right information. At the same time, Western Christian development workers see themselves as compassionate followers of Jesus.

To the Westerner, "development" means modernization, scientific education, rational thought patterns, and movement from the subjective to the objective—from superstition to truth. The goal is self-sufficiency, self-determination, and independence—freeing people from fatalism and blind traditionalism that inhibit progress. In order to liberate them, and because we are the financial source, we are inclined to feel that we have the right to set the rules and determine the outcomes.

To people in a developing country, the INGOs appears to have superior technology and unlimited funds. With this money and technology come tremendous prestige and power. In this situation, the local national may acquiesce and allow the Westerner to define the problem, prescribe the solution, and implement the remedy. The outcomes as defined by the Western donor may be designed to propel the developing country toward a society that resembles the donor country. Training offered to empower persons in the developing country may be ideal to prepare them for the goals of Western society, but may create unrealistic and unsustainable expectations. In this situation, no matter how compassionate or sympathetic the change agents are, they will tend to be viewed as

"benefactors" or patrons. This sets up a relationship of benefactorbeneficiary, giver-receiver, superior-inferior, or master-slave. In this situation, the recipient will be moved toward dependency. As this happens innate creativity and resourcefulness will be reduced or lost.

In addition to the West-East problems, simple communication problems are significant. Even though the Westerner and person in the developing country may speak the same language fluently, there is great potential for lack of understanding. Consider the following examples from the Cambodian context.

"Community" in idealized Western thought creates an image of a group of people living together harmoniously with peace and justice in caring relationships. However, in post-Pol Pot Cambodia. "community" has the connotation of a group of people living together without regard for human interaction, but formed for the benefit of the state and its purposes. In this context, "community" instills feelings of coercion and repression.

"Peace" in traditionally Christian societies is usually thought of in societal terms, and connotes the lack of conflict among people. On the other hand, when Buddhists speak of peace they are referring to inner peace and absence of desire.

> Peace in this tradition means eradication of desire, which is the root of suffering. It has a countenance quite different from biblical shalom, which incorporates social well-being and justice.2

"God" to Western Christians is commonly thought of as an omniscient, omnipotent, transcendent being, as creator and sustainer of life. To Buddhists "god" means a superhuman being with good or evil connotation, but lacking the "omni" qualities of the Christian God. A group of Catholic catechists opened a dialogue with Buddhist monks with the question, "Is it correct to say that Buddha is God?" Without any hesitation the monks replied, "Oh no, Buddha is greater than any god." They explained that it is the dharma (teaching) that brings

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>C. Norman Kraus, An Intrusive Gospel? Christian Mission in the Postmodern World (Downers Grove, Illinois: InterVarsity, 1998), 82.

liberation, and Buddha gave the *dharma*. Gods are lesser beings in their thought and have no such power.<sup>3</sup>

The problems with Western development as defined above are consciously overstated to make the point that good intentions and sincerity are not enough to avoid the pitfalls of development. Most Western development agencies understand this and are doing excellent development work that is making a difference in the lives of people being served.

#### **Buddhist Values and Development**

Price Sihanouk pointed out the importance of Buddhism in Cambodian society. It follows that an understanding of Buddhism is essential to working effectively in Cambodia. How does the Buddhist worldview affect development? What values do Buddhists hold dear related to development? How do Buddhist values resonate with Christian values?

Development workers who approach these questions must be open to dialogue in openness, with respect, and willing to encompass a different worldview. We should expect to change even as we seek to bring changes—to be open to enter into a process of mutual transformation. For the development worker, this involves repeated cycles of in-depth encounters, withdrawal, reflection, and integration, with the possibility of change.

There are several traditional Buddhist values that can contribute significantly to the framework of development.

#### The Middle Way

Sakyamuni, the original Buddha, left his life as a rich prince and the pursuit of pleasure at age 27 to seek liberation. For several years he practiced severe asceticism. Afterward he articulated the "Eight-

François Ponchaud, The Cathedral of the Rice Paddy: 450 Years of History of the Church in Cambodia, trans. Nancy Pignarre and the Bishop Salas Cambodian Catholic Center (Paris: Fayard, 1990). Appendix I, "Insights into the Religious Background of the Khmers."

Fold Path" that leads to right living. This path defines the journey to liberation as a middle way between licentiousness and asceticism.

> For many Buddhists, this teaching concerning a Middle Path is taken as a given and already proven fact.... They accept it as taught and then lead their own lives trying to avoid both hedonistic and ascetic imbalance, trying to keep the expectations about things, including themselves, realistic, modest, and free of self-delusion.4

The concepts embodied in the Middle Way and the attendant lifestyle could be part of a vision statement of development agencies. The middle way of development neither idealizes poverty nor promotes consumerism. This approach will use technology appropriately. Tom Dooley, the medical doctor-developer in Laos in the early 1960's, said he had no desire to brings Laotians to the same generation of modernity. but only to get them into the same century. "There is more danger to the well-being of recipients in consumerism than remaining in the poverty of rice farmers "5

#### Interconnectedness

Buddhists see a connection between all animate and inanimate things on earth and in the universe. Thus all that we do has implications for everything else, and positively or negatively affects our well-being in the universe.

> Buddhism embraces a view of reality ... in which all parts of the universe, living and non-living, are understood as being inter-related and inter-dependent. In other words, nothing exists by itself but only in relation to other things on Earth and in the universe.6

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>William R. LaFleur, Buddhism: A Cultural Perspective (Englewood Cliffs, New Jersey: Prentice Hall, 1988), 80.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>David Wharton, former Buddhist monk in an interview in October 1999.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Cry from the Forest: A "Buddhism and Ecology" Community Learning Tool, Monk Environmental Education Project (MEEP), Buddhist Institute, Phnom Penh, Cambodia, 1999.

Pallis, writing from a Buddhist perspective, suggests a way of achieving interconnectedness through his interpretation of the Christian story of the origin of evil—the Garden of Eden.<sup>7</sup> The Tree of Life stands in Paradise, a place without disharmony or fear. Adam and Eve participate fully but passively in this setting. The serpent, through Eve, tempts Adam to taste a new experience.

This new experience values things for their own sakes, as if they were entirely separate entities. Adam and Eve, having tasted of the fruit of the Tree of Life, become aware of all that divides them from one another and from every other thing around them. Because of their new perception of separateness, they are aware of their nakedness and try to hide their shame by covering themselves. This artificial selfhood has become the prototype of all human disguise.

The Tree of Life *became* the Tree of Good and Evil, bowed down with its good and bad fruit, containing the seeds of becoming good or evil. There was now the possibility of good or evil.

It is noteworthy that Paradise contained a serpent. The serpent was necessary in the garden, because Paradise without a serpent would be God. The serpent was necessary in order to introduce imperfection. All created things have a degree of perfection—but that perfection is relative. It is that which lies outside limits of perfection that causes suffering and change. A basic premise of Buddhism is that suffering is the result of participating in life outside the center, which is perfection.

In Buddhism, the idea of creation is absent. Buddhists insist on "non-selfhood"—that all things point away from the ideas of a fixed self and separation from all other beings. In the absence of a creation there is no beginning. But there is an end in Buddhist thought. The end is the integration into the center, the enlightenment, "where the wheel of rebirth is not turning," and one is released from further suffering.

Having accepted that evil is part of the created world, how can we humans get back to Paradise—to the Tree of Life? Pallis postulates that we do that by retracing our ancestor's steps in reverse order. Adam was lured from the center to the periphery. We need to return from the

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Marco Pallis, A Buddhist Spectrum: Contributions to Buddhist-Christian Dialogue (New York: Seabury, 1981).

periphery to the center—from separateness to interconnectedness. We have been raised on the knowledge of the Tree of Good and Evil. Through this tree we must rediscover the Tree of Life. Enlightenment is the key to reintegration into the center. To reintegrate into the center, we need the Light of Enlightenment. Having achieved reintegration, one transcends the dualities of good and evil, and both are accepted as part of the creation. Then the sting of the serpent will be ineffective.

Whether or not we accept Pallis' theology and the way to interconnectedness, development workers would do well to keep in mind the concept that the changes we facilitate have implications for the local community and ultimately the universe. Villagers may be more aware of this concept than we think. I recall visiting a village in India, isolated by four rivers without bridges, and without radios or newspapers. The people of this village knew about the international conference on ecology that had taken place three weeks before in South America.

#### Suffering

Relief from suffering is at the heart of Buddhist thought. Release from suffering represents liberation. The Four Noble Truths of Buddhism form a system of thought to identify and relieve suffering. It is based on a medical model.

- Recognize the symptom (suffering)
- Diagnose the ailment causing the suffering (give it a name)
- Analyze the cause of the suffering
- Apply the remedy to alleviate the suffering

Suffering is extant in the world. We can run away from it; we can build walls to try to shut it out; or we can simply deny its existence. But a person interested in development must first look squarely at suffering and acknowledge its existence. This requires more than a cursory glance. One must have a feel for suffering, while recognizing that those who have never experienced it will have difficulty empathizing with those who have.

Having felt the presence of suffering, we must give it a name. Nameless suffering is easy to ignore. Naming suffering brings it into the realm of conscious thought, making it difficult to ignore.

The next step is to diagnose the cause of the suffering, whether physical, such as hunger; psychological, as in low self-esteem; or spiritual, as in loneliness and separation. As in the medical model, accurately naming and diagnosing the cause of suffering is critical to finding the proper remedy.

The remedy must follow the medical dictum, "First of all, do no harm." The goals and methods of the remedy must correspond to the nature of the need. The remedy after a natural or manmade disaster is immediate supply of the basic requirements of food, shelter, and clothing. These goals clearly differ from those of long-term development. In development, long-term perspectives are needed. Short-term quick fix remedies may create dependencies that cause more suffering over time.

Suffering to Buddhists is being out of step with the divine principle. The divine principle is everywhere present in the world, but people do not tune into it. Suffering results. Our human efforts to create good or shunt aside evil create a selfhood that in itself causes suffering.

Suffering in all forms is then accepted as a measure of the world's apparent remoteness from the divine principle. The principle is absolutely omnipresent in the world, but the world is relatively absent from the principle, this apparent contradiction between 'essence' and 'accidents' is paid for in suffering.<sup>8</sup>

So the process never stops and

our many attempts to abolish given evils will necessarily remain a treatment of symptoms, leaving the deepest causes of unhealth untouched because intellectual discernment, the essential diagnosis, is wanting.<sup>9</sup>

Recognize suffering, name it, devise a remedy, and apply it. These are the Four Noble Truths. Christian development programs could apply the Four Noble Truths to their benefit. This discipline can be applied to individuals, to groups, to villages, or to nations.

<sup>8</sup>Ibid., 46.

<sup>9</sup>Ibid., 48.

#### The Buddhist-Animist Worldview

In his attempt to explain why bad things happen, the animist attributes the frightening, the weird, or the eerie to gods, spirits, or spirits of ancestors. Rural Buddhists appropriate animism to help them explain the misfortunes that befall them. 10 The animist feels that his problems are entirely due to separate and hostile external forces. He can try to avoid these forces, propitiate them by sacrifices, or manipulate them by means of magic, if he has the power to do so.

By contrast, in Buddhist thought evil is seen as working within the person. Evil is the attempt to subvert the individual in his quest for Enlightenment. Evil is overcome by the inner discipline of meditation. Buddha said, "Meditate and do not be slothful, lest afterwards you experience remorse." Evil is overcome by one's own effort. One of Buddha's dving statements was, "Monks, be diligent to work out your own salvation."

To avoid sickness, or to gain riches or power, the animist must manipulate the external world by keeping out of the way of the evil spirits or demons, by offering appropriate sacrifices to keep them happy. or by invoking a higher power. The worldview of the animist contrasts with that of the Buddhist who ascribes evil to the inner working of a person, and focuses on the inner disposition. Imagine the struggle of the village animist who wants to become a Buddhist monk. He must put off his pattern of thinking that evil comes from outside himself, and focus instead on the inner struggle toward perfection.

Dr. Ravi Jayakaran employs "ten seed method" to probe the worldview of villagers.11 Using it, he asked village elders to assess to what extent they thought their lives were controlled by self, by others, or by fate. They rated these parameters for the village as a whole, and for the rich and for the poor. These were the results.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Trevor Ling, Buddhism and the Mythology of Evil (Oxford: Oneworld, 1997), 78.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>The "ten-seed method" is a non-threatening means for villagers to assign relative value to multiple choices.

| Group            | Self | Others | Fate |
|------------------|------|--------|------|
| Village as whole | 5    | 3      | 2    |
| The rich         | 8    | 0      | 2    |
| The poor         | 2    | 6      | 2    |

He further explored the meaning of fate with the elders:

| Buddha                    | 20% |
|---------------------------|-----|
| Spirits                   | 20% |
| Sprits of ancestors       | 30% |
| Merit from previous lives | 30% |

He then asked the meaning of spirits, and the elders rated the spirits as follows:

| Good spirits               | 70% |
|----------------------------|-----|
| Evil spirits               | 20% |
| Spirits that can be either | 10% |

Spirits and gods are seen to play significant roles in the daily life of villagers. This is the mixture of Buddhism and animism that characterizes most rural villagers in South Asia.

> It is sometimes said of the Buddhism of South Asia that it is nothing more than a thin veneer covering deep animism rooted strongly in the belief of demons, and that animism is the genuine religion of these lands.12

#### **Christian Development in Buddhist-Animist Countries**

How do we go about the work of development? What do we do that is helpful and appropriate? How do we bring about desired change without destroying local initiative, creativity, and resourcefulness? What actually needs changing? How do we work cooperatively with people with a Buddhist or Buddhist-animist worldview?

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Ling, Buddhism and the Mythology of Evil, 12.

Kraus, writing from a Christian viewpoint, suggests five things that need changing in developing countries.<sup>13</sup> The following five transformations are adapted from his work:

- Transform patterns of violence and greedy self-seeking to community mutuality
- Transform fatalism that stifles hope to appropriate proactivity
- Transform oppressive hierarchical social structures to provide a chance for all people, including the socially disadvantaged
- Transform ill-serving ideas of the cause of sickness and natural disasters to systems that are proven to work, whether traditional or modern
- Introduce appropriate technology

Buddhist social activists have also articulated what changes are desirable to develop societies. Buddhist social action is directed toward minimizing suffering, and emphasizes compassion, equanimity, tolerance, self-reliance, and individual responsibility. To accomplish these goals it is necessary to:

- Help people to overcome ego-centeredness that allows subordination or exploitation, promote high self-esteem, and avoid creating situations of superiority-inferiority
- Offer each person a freedom limited only by the freedom and dignity of others, in order to develop self-reliant responsibility
- Have concern first and foremost with the material and social conditions for personal growth. The Dalai Lama said, "Man takes precedence over progress."
- Support for a middle range of technology that provides adequate range of material goods while maintaining harmony with the environment.14

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Kraus, Intrusive Gospel, 82.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Ken Jones, "Buddhism and Social Action: An Exploration," in The Path of Compassion, ed. Fried Eppsteiner (Berkeley: Parallax, 1985), 78.

On the basis of a first reading, there may appear to be little resemblance between the goals of development for Christian and Buddhist organizations. However, rearranging these two lists shows significant congruence.

|    | Christian Goals                                                                                                                                 |    | Buddhist Goals                                                                                                                                                                       |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1. | Transform patterns of violence and greedy self-seeking into mutuality in community.                                                             | 1. | Offer each person a freedom<br>that is limited only by the<br>freedom and dignity of others,<br>in order to develop self-reliant<br>responsibility.                                  |
| 2. | Transform the fatalism that stifles hope into appropriate pro-activity.                                                                         | 2. | Exercise concern first and foremost with the material and social conditions for personal growth.                                                                                     |
| 3. | Transform oppressive hierachical social structure to provide a chance for all people including the socially disadvantaged.                      | 3. | Help people overcome ego-<br>centeredness that allows<br>subordination or exploitation,<br>promote high self-esteem, and<br>avoid creating situations of<br>superiority-inferiority. |
| 4. | Transform ill-serving ideas of the cause of sickness and natural disasters into systems that are proven to work, whether traditional or modern. |    |                                                                                                                                                                                      |
| 5. | Improve the quality of life through the introduction of appropriate technology.                                                                 | 5. | Support a middle range of technology that provides adequate supply of material goods while maintaining harmony with the environment.                                                 |

The first goal for both Christians and Buddhists states that in our self-seeking we should remain always mindful of the needs of others. In the second goal, both Christians and Buddhists refer to the potential for human growth, and support conditions that promote human potential. The third goal of both abhors the structures and systems that create oppression and exploitation. Kraus' fourth goal has no counterpart in

this representation of Buddhist thought. The last goal promotes the proper application of middle-range technology, without idealizing either poverty or consumerism.

An important difference in approach seems apparent. Christian goals suggest that change is initiated by an agency from outside the culture. In contrast, the Buddhist approach is based on individual effort and inner work. As individuals are transformed, the community will be transformed.

#### **Buddhist View of Christianity**

While working in a Buddhist country we need to understand how Buddhists understand Christianity. Buddhism is an atheistic religion. 15 in contrast to theistic the religions of Hinduism, Christianity, and Islam. Buddhists consider a self-existent and self-caused deity as false. This "principled atheism" is fundamental to how Buddhists view Christians.

- Buddhists believe that if a doctrine is useful to someone it may be appropriate for them. But ultimately Buddhists believe that in order to attain enlightenment and nirvana, the idea of theism must be discarded. In this view, it is permissible for a Christian to believe in a personal God if they find it useful, but ultimately this belief will need to be abandoned to attain enlightenment.
- Buddhists are interested in the Christian concept of selfless love because compassion is central to their concept of ethics. However, the Buddhist concept of selfless love has no basis in transcendence or in Christ.
- "Pseudo-religion" or "religion-surrogate" in Buddhist thought is a religion or system of thought that does not lead to the development of a good moral life and to taking responsibilities for one's own actions. In the Buddhist view,

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>"Gods are nothing to do with religion." Stated by a monk to Richard F. Gombrich, and cited in Theravada Buddhism: A Social History from Ancient Benares to Modern Colombo (London: Routledge and Kegan Paul, 1988).

Christianity with its emphasis on a good moral life does not fall within this definition.

 "Unsatisfactory religion" is one that fosters the good moral life and taking responsibility for one's actions, but has beliefs that are opposed to Buddhism such as belief in God or denial of rebirth. Most of Christianity falls into this category.<sup>16</sup>

The Buddha described the path to fellowship with people of other religions as one of "cultivating selflessness, compassion, freedom from malice, purity of mind, and self-mastery of purpose."<sup>17</sup>

#### Proposed Theology in a Buddhist-Animist Country

In attempting to provide a framework for a working theology, I suggest two cautions. In response to Buddhism, we must not be tentative about the transcendent. We must with confidence affirm our experience with the transcendent God. We affirm the God we know as Creator, as Ultimate Reality, the Source of Truth and Unconditional Love, and the Model of Trustworthiness. Our ultimate truth and reality do not come from scientific or rational thought but from God.

Second, we must not overreact to the relativism of the postmodern age by becoming absolutist, with the attitude that we have a corner on the truth. In our interaction with Buddhists, we need to remain open to transformation ourselves.

I am suggesting that there is a balance between the unshakable belief in a transcendent God and the absolutist position of the strict fundamentalist who has the answers to life's questions for all time and all places. This means that not everything is negotiable—that I have a base from which I relate to the world. It also means that I am open to new truth and understanding. It means that life is a process with a motto something like this: "At this time I know what I believe, but what I believe will change as I receive new light and truth."

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Paul J. Griffiths, ed., *Christianity through Non-Christian Eyes* (Maryknoll, New York: Orbis, 1992), 146.

<sup>17</sup>Ibid.

What might a theology that is effective and explainable to Buddhist-animists look like? There are several possibilities. I am attracted to using as the starting point the idea that all people are created in the image of God.

God the Creator fashioned humans in God's own image. This fact imparts dignity and potential to all humans. Bearing God's image implies spirituality and ability to contemplate. It also connotes an interconnectedness and unity among all humans. With this view, we approach people without regard to their origin or ethnicity, but with respect and expectancy—respect because they are the carriers of God's image, and expectancy because of their undeveloped potential given by God at the time of their creation.

Through his incarnation, Jesus refurbished the image of God for humankind. Jesus revealed God as Truth, Compassion, and Trustworthiness. Jesus' prayer was that the Kingdom of God would come to earth as it is in heaven. Where the attributes of God (Truth, Compassion, Trustworthiness) are found in good measure, there is found God's Kingdom. In this community people live harmoniously in trust and openness with each other. In this community, justice and compassion prevail, the lame are made to walk, the blind are given sight, prisoners are freed, and the oppressed are raised up.

In Cambodia, the Kingdom will be evident when the rice lasts for twelve months instead of seven, when those who lost legs from landmines are helped to walk again, when people living under the oppression of poverty are freed from subsistence living, when a poor person can get a loan without paying usurious interest, when truth is so common it is assumed, when people live together in peace and harmony based on mutual trust and expressions of compassion between neighbors, and when people work together to actualize the unrealized God-given potential in every human being. Then the people who walked in darkness will see the light.

The Light is the light of God. Jesus brought that light into the world. We are bearers of that light, the light of Jesus. We seek to bring light in areas of darkness. In doing that it is possibly more important how we do that than what we do. As a bearer of the light, we reflect the demeanor and attitude of Jesus. This is best summed up in the stance of an empowered servant.

Jesus addressed this issue when

[a] dispute also arose among them as to which one of them was to be regarded as the greatest. But he said to them, "The kings of the Gentiles lord it over them, and those in authority over them are called benefactors. But not so with you; rather the greatest among you must become the youngest, and the leader like one who serves.... I am among you as one who serves."

Jesus came as a servant. We serve to introduce people to the Kingdom of God under the authority of Christ. We do this in faith that the Spirit of Christ will present God through us in our actions and words. We are serving as the representatives of Christ, with the knowledge that God's Spirit is at work to establish the rule of God. The power at work is the power of the Spirit and not our own power. Our role is to plant seeds. Some will bear fruit. We are not responsible to grow the seeds. God does that. We are to plant the seeds.

Our attitude in service is one of gratitude for God's unmerited grace. Our motivation to serve is thus not to assuage guilt or to gain merit, but in thankfulness to God for unmerited favor. Joy is a normal consequence of thankfulness. Thus we find joy in serving.

Indian Nobel prizewinner Rebindranath Tahore wrote:

I slept and dreamed that life was pleasure, I woke and found that life was service, I served and discovered that service was pleasure.

#### Is MCC Different From a Secular INGO?

The question of the difference between "Christian" and "secular" INGOs is a recurring discussion in Christian INGO circles. There are many INGOs with well-intentioned staff, deeply concerned for the welfare of those they try to serve, and sincerely wanting to make things better for the poor and marginalized. MCC volunteers struggle with

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Luke 22:25–27 NRSV.

this question, while believing that it is not enough to be a good technician. So we search for ways to incorporate our spirituality into our daily lives as we live and work with people of another culture or worldview.

As we work in a Buddhists-animist culture, we need some guideposts to help point us to ways of working that incorporate the spiritual in our work and yet respect the local culture. The following statements are an attempt to set such as framework.

- Assume that the Buddhist-animist has an active spiritual life that significantly shapes his or her worldview
- Become a student of the spirituality of the people and culture
- Assume that full communication has not occurred until the spiritual dimension is considered
- Assume that the spiritual dimension must be part of the development process
- Look for "sacramental moments"19
- Use the sacramental moment to incorporate the spiritual dimension in a way that makes sense to both Buddhistanimists and Christians
- Find ways to let people know that your frame of reference is the teachings of Jesus
- Avoid arguments; relax and allow the Spirit of God to do its work
- Expect to be transformed in this process
- In these interchanges, approach out of an in-depth relationship rather than confrontationally

Sacramental moments are those times in everyday life when one's worldview or deeply held beliefs are brought into play. This is a time when one's basic assumptions are tested. As development workers leave their home culture, we bring to the new culture a spirituality and worldview within which we form relationships, make choices, and set priorities. This happens whether or not we are aware of it. We need to assume that the Buddhist-animist has a frame of reference that serves

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>John Steward, Biblical Holism: Where God, People & Deeds Connect, An Interactive Workshop (Burwood, Victoria: World Vision Australia, 1994), 125.

him or her in the same way. As we begin to recognize the importance of our own worldview, we will understand the need to recognize the spirituality of those among whom we live.

In our everyday work as Christian development workers, we need to become more aware of where God is at work. As we do that we will also become more sensitive to those places where the spirituality of the Buddhist-animist frames the questions and solutions to the development problems. These are the sacramental moments that give opportunity to communicate our own spirituality. We communicate our deeplyheld beliefs and we seek to understand similar deep beliefs of the Buddhist-animist. We do this with respect and gentleness rather than hammering the "truth" of the gospel at the other person.<sup>20</sup>

The story in Attachment I, here summarized, illustrates this idea. A well drilling team was deciding where to drill a well. They took soil samples and consulted their charts using the latest technology to make their decision. However, the villagers know that it is the shaman that understands these things and makes such decisions. For them this was a sacramental moment—a time when their beliefs and faith are critical to the choices made. The technicians' soil testing and consulting charts was the stranger's way of doing magic and coming to the decision. Steward says:

The villagers were wrong to see site selection as magic; they were right to see it as a sacramental moment. They may be superstitious, but they haven't forgotten that the supernatural surrounds and indwells our activities all the time.<sup>21</sup> (Steward, Attachment I)

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Drs. Nanthachai and Ubonwan, a Christian Thai married couple and former Buddhist monk and nun, wrote their doctoral theses on meekness as a virtue in interfaith dialogue. This approach is based on the Thai worldview and cultural ways of relating. They are devoting their efforts to reeducating Christian missionaries to Thailand. In their view, a direct confrontational approach to communicating the gospel may only drive people further away. Alternatively, a gentle, meek, relational approach starting from the common ground of a desire for ethical and right living, will gradually draw the person toward the Kingdom of God.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Steward, Biblical Holism.

By seizing the sacramental moments, we avoid secularizing the event and give recognition to the supernatural. This need not be done in an offensive, coercive manner. One simply starts with the problem finding the best place to drill the well—and gives recognition to the Creator God who made a world of order and allows us to understand some of the secrets of nature

#### Conclusion

There are problems inherent in the Westerner coming to "develop" an underdeveloped country. Good intentions alone will not avoid the pitfalls. Sensitivity, humility and in-depth encounter with the people of the new culture are required. In this encounter, the newcomer will need to come to an understanding of the worldview and spirituality of the people. Spirituality is an essential part of this understanding. To ignore our own spirituality and that of the people being served is to have a less than whole picture, and any development program will tend to be superficial and transient in effect. Most "secular" development agencies recognize the importance of including the social milieu worldview in their approach.

However, many Christian development workers take seriously the teachings of Christ on the nature of God and on human relationships as the basis for their spirituality. These development workers recognize the spiritual dimension of the interaction between developer and recipient. We start where she lives and with her worldview. This will include her explanation of evil and why bad things happen. We converse and enter deeply into trying to understand her worldview.

We do this as learner-teachers, with humility, respect, and the confidence that we have a message that has the potential to create a better life for the recipients. The approach and stance of the Christian development worker is best characterized by that of a servant-leader. Recipient people will look to us expectantly as experts in a given field. This expectancy will create opportunities to relate and communicate our own spirituality.

The Christian development worker seeks to transform those beliefs and attitudes that disempower and enslave the recipient person. For example, teaching that gastroenteritis is caused by bacteria opens the door to teaching the value of sanitation in its prevention. A debilitating factor in their worldview will have been transformed. Development with lasting effect will result when there is transformation that includes a change in beliefs and values. People thus transformed will have values that support healthy living in community. We have repeatedly seen development programs without this transformation die a quick death shortly after the initiating agency leaves the scene.

The goals of development for both Christians and Buddhists have many similarities. This can become the basis for development in a Buddhist country and can become the foundation on which a development program is built.

There are many deeply-held Buddhist values that can contribute positively to any development program. In this process, as the development worker seeks to bring change, he or she must also expect to change. This will be a natural process of give and take. In this daily interaction, the development worker will look for the sacramental moments when the deeply held beliefs and worldview are called into question. This is an opportunity for mutual transformation and should be grasped.

It is essential to have an undergirding theology that grounds what we do and how we do it. A useful theological framework is the idea that all humankind is created in God's own image. This common image inheres in people of all cultures and skin color. With this as a basis, all persons deserve respect. There will be a tendency to look for the commonalties among people rather than the differences. It will be assumed of all people that they have undeveloped God-given potential.

The goal for the Christian development worker is to plant the Kingdom of God—to bring into human existence the attributes of God lived out in human relationships. This work is done in non-coercive ways, with humility, good humor, and love that does not require a return. Christian development workers take on the "mind of Christ" working as representatives of Christ. We plant seeds with kindness, imitating the truth, compassion, and trustworthiness of God. God will take care of the rest.

#### Attachment I

Adapted from Biblical Holism, John Steward, pages 65-66.

The well-digging specialist gathers a sample of soil for analysis. A set of government charts is studied. The driller talks over the chart with his team in a language incomprehensible to the villagers. The rig is moved into position. What is happening?

To us, trained and socialized in the West, modern science is at work. Data is being gathered to help select the drilling site for the next well. This is merely technical activity. Nothing supernatural here.

To the villager, there may be an entirely different interpretation. The earth is being consulted through the use of the arcane (hidden, understood by only a few), secret knowledge everyone knows the shamans and witch doctors have. A magic ritual is underway.

Who is right? If we are too quick, too smug in our Western framework of understanding the world, we say, "We are, of course. The villagers are just being superstitious."

A moment longer, a more respectful reflection, might lead us to a more important insight—one that helps us as much as it helps the villager. Our technical knowledge is in fact a reflection of the activity and character of God. Creative, investigative minds—created by a creative, rational, order-making God-discovered the technical knowledge being used to choose well sites.

If we had eyes to see, we would realize that choosing a well site is another sacramental moment. A time to recognize the impact of the work of God in history. A time to stop and give thanks for his gift to us in how best to use his creation.

The villagers were wrong to see the site selection as magic; they were right to see it as a sacramental moment. They may be superstitious, but they haven't forgotten that the supernatural surrounds and indwells our activities all the time.

But this story has another side—a more disturbing darker one. If many of the operational elements of well digging are potentially sacramental moments, then what message do we send to our village friends when we fail to act as if this were true? When we treat the site selection as a simple matter of technical skill, we are doing one of two things, both of them bad. If we are insensitive to how the village folk may interpret the activity, and make no explanation, we are reinforcing their pre-scientific worldview. Christian technical folk appear to be doing magic.

If we are wise enough to understand how they might interpret site selection, but provide the wrong explanation (the activity is merely a technical activity having nothing to do with magic or the supernatural), we are secularizing their worldview. In fact, we are passing on our own cultural blind spot.

Whether we overlook their interpretation to explain the activity as science, the message is a secular one: God and the supernatural are not present here.



සායන් සිදුල් මෙන්දිපසුව සිදුල් මෙන්දිපැතුම් මෙන්දෙන්දිපැත්තිය සිදුල් මෙන්දෙන්දීම්

លោក គ្លេន មៀលល័រ

### សេចក្តីផ្តើម

មានអង្គការអន្តរជាតិក្រៅរដ្ឋាភិបាល (INGOs) ជាង២០០អង្គការ ជាមួយគ្នានោះ ប្រហែលជា ២០០០នាក់ ដែលជាជនបរទេស សព្វថ្ងៃនេះ រស់នៅ ហើយធ្វើការនៅក្នុងប្រទេសកម្ពុជា ។ តាមរយៈមធ្យោបាយជាច្រើន ដែលអង្គការ និងមនុស្សទាំងអស់ ខំប្រឹងប្រែងធ្វើឲ្យជីវិតប្រជាជនកម្ពុជាមាន ភាពប្រសើរឡើង ក្រោយពីការបំផ្លិចបំផ្លាញជីវិតមនុស្សអស់យ៉ាងច្រើនក្នុង របបប៉ុលពតប្រល័យពូជសាសន៍ ។ ការយល់ដឹងពីប្រពៃណីក្នុងស្រុក គឺជា សារៈសំខាន់សំរាប់កិច្ចការអភិវឌ្ឍន៍របស់អង្គការក្រៅរដ្ឋាភិបាលទាំងនេះ ។

ដើម្បីយល់ដឹងពីប្រពៃណីកម្ពុជា តំរូវឲ្យមានការយល់ដឹងអំពីជំនឿ ព្រះពុទ្ឋសាសនា និងតួនាទីរបស់សាសនានៅក្នុងសង្គមនេះជាមុនសិន ។ សម្តេចព្រះនរោត្តម សីហនុ បានចង្អុលបង្ហាញពីសារៈសំខាន់នៃជំនឿ ព្រះពុទ្ឋសាសនានៅក្នុងប្រទេសកម្ពុជា ព្រះអង្គមានបន្ទូលនៅក្នុងឆ្នាំ ១៩៧០ ថា "ប្រទេសកម្ពុជា ប្រៀបបានទៅនឹងរទេះដែលទ្រទ្រង់ដោយកង់ពីរ ។ កង់ទី មួយគឺ រាជរដ្ឋាភិបាល ហើយកង់មួយទៀតគឺ ព្រះពុទ្ឋសាសនា ។ ខាងមុខជា និមិត្តសញ្ញានៃអំណាច ខាងក្រោយជានិមិត្តសញ្ញានៃសីលធម៌សាសនា ។ កង់ទាំងពីរនេះត្រូវតែវិលក្នុងល្បឿនដូចគ្នាដើម្បីទ្រទ្រង់រទេះ ។ ឧទាហរណ៍ ប្រទេសកម្ពុជាចង់អភិវឌ្ឍទៅមុខដោយភាពសុខស្រួលក្នុងផ្លូវសន្តិភាព និង វឌ្ឍនភាព"។°

# កម្លាំខអតិចខ្លាន៍គ្រីស្កួចរិស័ឧភ្លួចច្រខេសផ្សេចៗដែលគ្មានការអតិចខ្លាន៍

ក្នុងពេលប្រជុំបំប៉នស្មារតីថ្មីៗនេះរបស់បុគ្គលិក អឹមស៊ីស៊ី (MCC)
ខ្ញុំបានសួរបុគ្គលិកស្ម័គ្រចិត្ត អឹមស៊ីស៊ី ឲ្យប្រៀបធៀបពីអ្វីដែលប្រជាជនកម្ពុជា
បានវាយតម្លៃពួកគេ ទៅនឹងអ្វីដែលពួកគេចង់ឲ្យប្រជាជនកម្ពុជាវាយតម្លៃ ។
ចម្លើយដ៏សាមញ្ញបំផុតនោះគឺ ពួកគេចង់ឲ្យអ្នកដទៃមើលមកខ្លួនថា ជាមនុស្ស
ម្នាក់ដែលមានកិត្យានុភាព និងអំណាច ឬជាមនុស្សម្នាក់ដែលមានជំនាញ
បច្ចេកទេសច្បាស់លាស់ ។ តែផ្ទុយទៅវិញ ចម្លើយរបស់បុគ្គលិកស្ម័គ្រចិត្ត
ជាច្រើនបែរជាចង់ឲ្យអ្នកដទៃមើលឃើញថា ពួកគេកំពុងតែបំពីដើម្បីបង្ហាញ
ពីព្រះគ្រីស្ក ឬជាគ្រីស្កបរិស័ទដែលមានចិត្តអាណិតអាសូរម្នាក់ទៅវិញ ។
វាមានភាពខុសគ្នាដាច់ស្រឡះរវាង អំណាច កិត្យានុភាព និងអ្នកជំនាញការ
ហើយនិងការដែលយើងចង់ឲ្យគេវាយតម្លៃ ក្នុងនាមយើងជាគ្រីស្កបរិស័ទ ។

បុគ្គលិកស្ម័គ្រចិត្ត អីមស៊ីស៊ី និងបុគ្គលិកអង្គការអភិវឌ្ឍន៍មកពី បស្ចិមប្រទេស ជាទូទៅចេញមកពីប្រទេសជឿនលឿន និងបច្ចេកវិជ្ជាឈាន មុខ ។ គេឃើញខ្លួនគេដូចជាមនុស្សដែលត្រូវបានក្លីដោយប្រព័ន្ឋនៃ "សេចក្តី

<sup>់</sup>ហែនវិច ឌុមូលីន និង៍ ចន ស៊ី ម៉ាក់លដូ, ព្រះពុទ្ធសាសនានៅក្នុង៍សម័យ ពិភពលោកទំនើប (ទីក្រុង៍ឡង៍ដ៏: ទូលៀ ម៉ាកមីលៀន, ១៩៧០) ។

កតិត្រទ្រឹនិរករឧទ្ធសែលពេកាគូមសពីកន្ទករកពួ យក្យរពិគ្ររលជ់នៃគេ "កពិ - ដែរលកោរខារសំខ្មែងរកោដឯវិងពេះកំពិញខារាធលខខ្ចីរកោងដ៏ ដែរសទិពិនំ ជាខដ្ឋកទុញ្រយីរលខិរគឺ ឧក្កុដខលដ់ដែរសទិប់ខាងឈោរកៅលជគ្គសេបន មត្តិ្យឧមេកិពុងដ៏ ព្រុះជំរកេងពេលព្រូបមរួកោឧមេយដោះប្ណាខ្មែងទំនិតទំកោ មស្តិលពីកមទស់លិស្តគិ្យដំន្លេះកិនកលិត្តបុ គ្លេយម្អាយលារងក្អ ។ គ្លែ គូខិនមេដំស្តគិ្យអ៊ូយរះព្យុខគេដែលជាក់ន្លូជ្រល់ កាន់ខ្លួក្រយែរល់ទីរសទរហ្យ

អាណិតអាសូរម្ខាក់ ។ អាណិតអាសូរម្ខាក់ ។ មិន្ត្រាស់ អាពនិធិន្ត្រាន់ ។

កគិលជរ់ពកេពិញខានេលខ បានគុលនេខាបន់កេដិក់គំន្ន បំបន់ស្នាកេត្តទៃ គឺខាសរប់នៃមាន្រិរជំយបិនពី កមមរញ្ញាទិមក្ដេពិគគិរកេប់នៃមានដឯនទ្លីគិរ៉ ងគឺ ៥ជនខ្លួងដីប់រយកម្ដុរសកោ ៥ជនខ្លួន់ក្យេប់ក្យាពកេជាគឺ ដែរលកោរ r គពិ ងគឺ ខេសជំងព្យរបីរាន្រៃរប់ពីគង់ខច្ឆេ្រគិជេជប្យះជេរវិទ្រដិរ ប្រភកជពកា គំនា កេសជំនាក់ពីការបំប្បជនក្នាលជំរំបន់ដងនឹងដំប់លេទំមង្រំរំខំ ក្ដា កេសែងខេតខេតខពកប្បជេងយ៉ាះក្បោរយ់ជែរយំបែរ ពកេរិសរឧមខ្រ កម្ដុរសគ្រគិពិជន ប់ច្រេកអ្គីរបកោងក្ដូទ្ធិសិនខេងយ៉ារ ស្រីហម្ភូវខេងមើររ R បានទួលខ្មែ

ក្បែរគឺជេះខ្ពសកេដ្តស ន្ត្រវតិ៍សងពុកំសទរប្បងក្លូងរានឯជេប្យះពារខំ

កេសិដនិ ជ្រូវិកខ្ចុរបងទេ៤ទទួខកោរនៃឧខាជេខជូងខ្មែរច្ឆេរខបរបាបកិន្និះ បទីរ យប៉ែរៈឧរងខែជ្រូវិកខ្ចុរបងនិ កេសិរកេយជេរ r ឧងរំរៀនគ្នេហងរំ ះឧរកែរកេតុបេរងភ្លូងរ r រូស្នេនដ៏ខាណនំងនិ ពកេតុក្រុតកិនខេត្រគង្គីរប ៤ ខ្មាំកូរកេរ ខ្ពុំខុតក្អេតុនងនិ ខព្យប់យជេលលវ់ប្យកុស្យងក្អូនឯជេប្យ r ខ្លាំការកេះ គួន្ត ខុនងជំនិយប៉ែរ យក្សេះកោរដំពិញផ្ដេប ក្រេបគំណក់ ៤ ខ្មាំកូរកេរ ខ្ពុំខ្ពាំកមយាណរន់ហង្គកន្ដួយជារក់ណក់ឧក្ខហន់ប្លេងខ្លួល បានទ្រាំមនៈធ្លេវឧទុម្ភារកេឌីរ ន្ត្រវតិនដក្រកំសេទរប្យគ្រត់ណក់ឧក្ខាជាលប់វិប្យ

សង្គមមួយដែលសមស្របទៅនឹងប្រទេសផ្តល់អំណោយ ។ ការហ្វឹកហ្វឺន ផ្តល់មកឲ្យ ដើម្បីចំពាក់ចំប៉នកម្លាំងដល់មនុស្សនៅក្នុងប្រទេសកំពុងអភិវឌ្ឍ គឺប្រហែលជាឧត្តមគតិក្នុងការរៀបចំពួកគេសំរាប់គោលដៅនៃសង្គមបស្ចិម ប្រទេស ប៉ុន្តែប្រហែលជាអាចបង្កើតសេចក្តីសង្ឃឹមមិនពិត និងភាពទ្រទ្រង់ មិនបាន ។ នៅក្នុងហេតុការណ៍នេះ ទោះបីជាមានការអាណិតអាសូរ ឬការ ដាក់ខ្លួនស្របទៅនឹងការផ្លាស់ប្តូរយ៉ាងណាក៏ដោយ ពួកគេត្រូវតែមើលទៅ ដូចជា "អ្នកឧបត្ថម្ភ" ឬជាភ្ញៀវ ។ ការនេះបង្កើតឡើងជាទំនាក់ទំនងមួយរវាង អ្នកឧបត្ថម្ភ និងអ្នកទទួលមរតក អ្នកផ្តល់អំណោយ និងអ្នកទទួល អ្នកមាន អំណាចខ្ពស់ និងអ្នកមានអំណាចទាប ឬចៅហ្វាយ និងអ្នកបំរើ ។ នៅក្នុង ហេតុការណ៍នេះ អ្នកដែលទទួលនឹងធ្វើចលនាឆ្ពោះទៅរកភាពឯករាជ្យ ។ ដូចដែលបានកើតឡើងដូច្នេះ ភាពរស់រវើកដែលមានតាំងតែពីកំណើតមក និងប្រភពធនធានដ៏ពេញបរិបូរណ៍និងត្រូវបានកាត់បន្ថយ ឬបាត់បង់ ។

ក្នុងការបន្ថែមទៅនឹងបញ្ហាបស្ចិមប្រទេស និងបូពាំប្រទេស ការ ប្រាស្រ័យទាក់ទងដ៏សាមញ្ញមួយ គឺជាការចាំបាច់ ។ ទោះបីជាអ្នកបស្ចិម ប្រទេស និងមនុស្សនៅក្នុងប្រទេសកំពុងអភិវឌ្ឍ អាចនិយាយភាសាដូចគ្នា យ៉ាងស្ងាត់ជំនាញក៏ដោយ ក៏កង្វះខាតក្នុងការយល់ដឹងមួយចំនួនធំនៅតែ កើតមានជាដរាប ។ សូមឲ្យយើងពិចារណាយោងទៅតាមឧទាហរណ៍ទាំង នេះដែលចេញពីស្ថានភាពរបស់ប្រទេសកម្ពុជា ។

"សហគមន៍" នៅក្នុ**ងឧត្តមគតិ**លោកខាងលិច បង្កើតឲ្យមានរូបភាព មួយនៃក្រុមមនុស្ស ដែលរស់នៅជាមួយគ្នាដោយចុះសំរុងប្រកបដោយ សន្តិភាព និងយុត្តិធម៌ ក្នុងការទំនាក់ទំនង ។ ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ក្រោយពីសម័យប៉ុលពត សហគមន៍នៅក្នុងប្រទេសកម្ពុជាមានគំនិតដែល មានពាក្យបង្កប់ន័យនៃក្រុមមនុស្សរស់នៅជាមួយគ្នា ដែលគ្មានគិតពីការធ្វើ ការប្រាស្រ័យទាក់ទងយ៉ាងជិតស្និទ្ធរវាងមនុស្សដូចគ្នា ប៉ុន្តែបង្កើតឡើង

សំរាប់ផលប្រយោជន៍នៃរដ្ឋ និងគោលបំណងនានារបស់រដ្ឋតែប៉ុណ្ណោះ។ នៅក្នុងបរិបទនេះ "សហគមន៍" បំពាក់បំប៉នអារម្មណ៍នៃការបង្វិតបង្វំ និងការគាបសង្កត់ ។

"សន្តិភាព" នៅក្នុងប្រពៃណីនៃសង្គមគ្រីស្តបរិស័ទតែងតែគិតអំពី ន័យពាក្យសង្គម និង សេចក្តីពន្យល់ពីកង្វះនៃជម្លោះរវាងមនុស្ស និងមនុស្ស និងក្នុងចំណោមមនុស្ស ។ ក្នុងមធ្យោបាយមួយទៀត ពេលដែលព្រះពុទ្ធ មានពុទ្ធដីកាថា សន្តិភាព គឺសំដៅទៅលើសន្តិភាពខាងក្នុង និងការរៀវចាក កិលេសនៃចំណង់ផ្សេងៗ ។

> សន្តិភាពនៅក្នុងប្រពៃណីនេះមានន័យថា ការបំបាត់ចោល នូវចំណង់ដែលជាឫសគល់នៃទុក្ខ ។ គឺមានភាពខុសប្លែកពី សន្តិភាព (Shalom) នៅក្នុងព្រះគម្ពីរ ដែលផ្សារភ្ជាប់ជា មួយនឹងសុខមាលភាពសង្គម និងយុត្តិធម៌យ៉ាងល្អ ។

ពាក្យថា "ព្រះជាម្ចាស់" "God" ចំពោះគ្រីស្គបរិស័ទលោកខាងលិច គឺតែងតែគិតចំពោះភាពគង់នៅសព្វទីកន្លែង សព្វញ្ញញ្ញាណ ជាអង្គដែល សំខាន់បំផុត ជាអាទិករ និងជាអ្នកដែលរក្សាជីវិត ។ ចំពោះអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធ សាសនា "ព្រះ" "god" មានន័យថា ជាអង្គដ៏អស្ចារ្យលើសជាងមនុស្ស ដែល មានការល្អ និងអាក្រក់លាយឡំគ្នានៅក្នុងនោះ ប៉្មុំខ្ពែខ្វះគុណភាព "គ្រប់យ៉ាង" "omni" ដូចជាព្រះរបស់គ្រីស្គបរិស័ទ ។ មានពួកកាតូលិកមួយក្រុមបានបើក ការប្រាស្រ័យទាក់ទងជាមួយព្រះសង្ឃនៃពុទ្ធសាសនាដោយសួរសំនួរនេះ "តើជាការត្រីមត្រូវដែរឬទេ ដែលថាព្រះពុទ្ធគឺជាព្រះ?" ។ ដោយគ្មានការបង្អង់

<sup>ិ</sup>ស៊ី ណវម៉ែន ក្រូស, អ្នកនាំដំណីង៍ល្អ? បេសកកម្មគ្រីស្គបវិស័ទនៅមុន សម័យ ពិភពលោកទំនើប (ដោនើស៍ ហ្គ្រូវ, អ៊ីលីណយស៍: អ៊ិនធើ វ៉ាស៊ីធី, ១៩៩៤), ៤២ ។

8১১, ប្រូងស្វ័ា ប៉ុនិសួដ, The Cathedral of the Rice Paddy, ៤៥០ ខ្លាំនៃប្រុស្តិសាស្ត្រាមជ្រុម កម្ពុជា ទេស្តិសាស្ត្រាសាស្ត្រាសាស្ត្រិសាស្ត្រិសាស្ត្រិសាស្ត្រិសាស្ត្រិសាស្ត្រិស ប៉ិនប សាលាស កាតូសិកគម្ពុជា (ទីក្រុង ជាវិស្សិស្ត្រិសាស្ត្រិសាសាខាប់ខ្មែរ" ។

និងយេរប្បៈៈ កេស់ជញ្ញាង្លើបហង្គុំខឧក្ នុលេស ខគ្គពេនៈព្យេខម្គរស កោ ខេងយេរក្តីខហៈឧមេយៈជា r ជាម្ភុកខង្គសងក្នុងរាធសាសទ្ធពុះព្យូឧរ័ ដយែយឯកជារហទូទខ្មែងនិរន់ខេសៈៈ កេជាតិ ធេសសទ្ធពុះព្យូរីនិងដីហំយ ធេសសទ្ធពុះព្យូន់កាក់ខ្ពស់បទទេធ្លាជាគឺគិតិត r ជាម្ភុកសខរប្បងក្អ្គនៃរបួរ ឧកកខ្ពស់ជា ខ្លីម្ភវ័គគិរ នេះបំណងយ៉ៃឧន្ទ្រវែនិងកោលជខណ្ឌិនៈប៉ះកេន្ទេ កន្លួនវ័ម្មវីគគិរ និន្ទ្រវែងនកេងគឺមារង់ខក់ខេប់ខ្លែងយ៉ែន់កាធសសេទ្ធពុះព្យ

## ಕ್ಷುಜ್ಜೆಂಚ್ಚಿಕಾರಾಂಗ್ರೀಗತ್ತಿಕಾನಿ ದಿಂದಾಣಕ್ಕೆ ಕಷ್ಟರ್

ញុះ ព្រះសង្ឃមានសង្ឃដីកាឆ្លើយតបថា "មិនត្រូវទេ ព្រះពុទ្ធជំជាងព្រះ ណាៗទាំងអស់" ។ ព្រះសង្ឃទាំងនោះបោនពេះពុទ្ធផ្លល់ព្រះពុទ្ធផ្លាប់ព្រះធម៌មក ។ នៅក្នុង បង្រៀង) ដែលដាំមកផ្លះការរំដោះ ហើយព្រះពុទ្ធផ្តល់ព្រះមិនមិនការ នៅក្នុង គំនិតពួកទេ ព្រះទាំងអស់មានភាពទាបជាងព្រះពុទ្ធ ហើយគ្មានអំណាទ់អ្វី ខែការ

កាន់ព្រះពុទ្ធសាសជាមាជភាពល្បីរដ្ឋីដល់តម្លៃរបស់គ្រីស្កប់វិស័ទ ដោយ របៀបណា?

## (នក្រុនមន្ទិន នេះ (ខ្លួនអណ្តាស)

គ្នង់ខ្សេដ្ឋអះរឲ្យជាមានដុំក្នុម្ភុណក្មុនដឹងដែរិញចារកាចានបា ស្រេះរឲ្យ ៧៧ ជា ប់តម្លេដ្ឋអះរឲ្យជាមានដុំក្នុម្ភុណក្មុនដឹងដែរិញចារកាចានបា ស្រេះរឲ្យ ៧៧ បាត់រើកង់ចុំឡុងខ្មុំនេះ ដោះកោតដូសវិទ្រិនិយាខ្មែងខំយាប្រសះការិញចារកាចា ដុំក្កានា ។ យេរិកិរក្មុទុំខ្លឹះដនិ សប្អូនបាដ់ម្យ កមប់គ្លេបធ្លែនទី្យរៈជា ។ ស្រេសជ្ណុះ ការទារធ្វើមុនីរ (បីព្យុងខែខ្លែំ) "ៈគ្គមយវិអ" ក្លីបំឧប្ដង់ខ្យះ គោរហរាងខ្ទុំ៖ ការទាះធ្លេរៈប្រារជំពីបញ្យះឧរង្ស្លែ ។ (គ្រៀមគី្យឧប្រាជាកម្សៃជា ១គ្រេះជេរពៃក ក្រាវ គូលរស់ស្រីសែរ:ណក្ខលឧខេឌមិលឯវិហាណ្តូតផ្លែជា ១គ្រេះជេរពៃក ការអង់ខ្លែយវិកិរក្តុទុំខ្លឹរ

ឧដ្រ្យាបក្ដី១៤ឯ ឧឡីរាគកេធេសសេទ្ឋពុះព្យុឧកាកម្ជូប់៤៤ ១ដូមគេឧកាគាឧបក្សៀ (ហណ្ដកម្លៃ) ខេបជិបមជ្រឹម ពី៖ លទួមខា៖គោលង់រីគពិះកោជា៨គឺ ត្រកមហ៍ម្ពុឧក្យលង់រ យកបាន... ពួកគេកាន់តាមដូចដែលព្រះពុទ្ធបង្រៀន ហើយបន្ទាប់មកដឹកនាំជីវិតគេ ឲ្យវៀរចាកនូវភាពអ្នតអាង ហួសហេតុ និងការបួសដែលមិនមានលំនឹងត្រឹមត្រូវ ព្យាយាមរក្សាក្តីរំពឹងអំពីរបស់ផ្សេងៗរួមទាំងខ្លួនគេផង ដែលមានភាពប្រាកដនិយម ការដាក់ខ្លួន និងការរួចផុត ពីការបំភាន់ខ្លួនឯង<sup>៤</sup>។

គំនិតនេះជាតំណាងនៅក្នុងផ្លូវកណ្ដាល និងការចូលរួមនៃរបៀប ស់នៅដែលជាផ្នែកមួយនៃទស្សនៈរបស់ភ្ជាក់ងារអភិវឌ្ឍន៍ ។ ផ្លូវកណ្ដាល នៃការអភិវឌ្ឍន៍ គឺមិនមែនជាភាពក្រីក្រនៃឧត្តមគតិ ឬក៏ជាការយោសនានៃអ្នក ប្រើប្រាស់នោះឡើយ ។ ការធ្វើរបៀបនេះនឹងប្រើបច្ចេកវិជ្ជាឲ្យបានត្រឹមត្រូវ។ ថម ឌូឡេ (Tom Dooley) ជាវេជ្ជបណ្ឌិត និងជាអ្នកអភិវឌ្ឍន៍នៅក្នុងប្រទេស ឡាវ នៅដើមឆ្នាំ ១៩៦០ បាននិយាយថា គាត់មិនបានសំរេចចិត្តនាំជនជាតិ ឡាវ ទៅកាន់ជំនាន់ទាន់សម័យដូចគ្នានោះទេ ប៉ុន្តែគ្រាន់តែនាំពួកគេទៅក្នុងសតវត្សដូចគ្នាប៉ុណ្ណោះ ។ "មានគ្រោះថ្នាក់ដល់សុវត្ថិភាពរបស់អ្នកទទួល ប្រើប្រាស់ ខ្លាំងជាងការស្ថិតនៅក្នុងភាពក្រីក្ររបស់កសិករៈ" ។

## ចដិច្ចសធុច្បាធ (ភាពខាច់ធាភិធខគ្គា)

អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ឋសាសនាមើលឃើញបដិច្ចសមុប្បាទ (ភាពជាប់ទាក់ ទងគ្នា) នៅក្នុងគ្រប់របស់ទាំងអស់ដែលមានជីវិត និងរបស់ដែលគ្មានជីវិត នៅលើផែនដី និងក្នុងពិភពលោកនេះ ។ ដូច្នេះ អ្វីៗទាំងអស់ដែលយើងធ្វើ

<sup>់</sup> វីលៀម អាឡែល្វើ, ព្រះពុទ្ធសាសនាៈ ទស្សនះវិស័យនៃវប្បធម៌ (អេងហ្គលវូដ គ្គីហ្វស៍, ញូ ដើសេយ៍: Prentice Hall, ១៩៩៤), ៤០ ។

<sup>ំ</sup> ដាវិដ វ៉ាថុន, អតីតព្រះសង្ឃពុទ្ធសាសនានៅក្នុងកិច្ចសម្ភាស ខែតុលា ឆ្នាំ១៩៩៩ ។

សុទ្ធតែមានភាពជំពាក់ទាក់ទងគ្នាទាំងអស់ ហើយទោះជាភាពវិជ្ជមាន ឬអវិជ្ជ មាន គឺមានការប៉ះទង្គិចគ្នាទៅនឹងសភាពរបស់យើងក្នុងលោកនេះ ។

> "ព្រះពុទ្ឋសាសនាក្ដោបនូវទស្សនៈនៃតថភាព ដែលនៅ ក្នុងគ្រប់ទាំងផ្នែកនៃលោកនេះ ទោះជារស់នៅ ឬមិនរស់ នៅក្ដី គឺបានយល់ថា ជាសភាពដែលមានទំនាក់ទំនងគ្នា ហើយពីងផ្នែកគ្នាទៅវិញទៅមក ។ ម្យ៉ាងវិញទៀត គ្មានអ្វី ដែលកើតឡើងដោយខ្លួនវា ប៉ុន្តែនៅក្នុងទំនាក់ទំនងទៅ របស់ដទៃទៀតលើផែនដី និងលើលោកនេះ" ។

ផល្លីស (Pallis) សរសេរចេញពីទស្សនៈពុទ្ធនិយម បានស្នើមធ្យោ បាយនៃការទទួលការតភ្ជាប់ជាមួយគ្នាតាមរយៈការបកស្រាយរឿងរបស់គ្រីស្ដ បរិស័ទអំពីប្រភពដើមនៃវិញ្ញាណអាក្រក់នៅសួនច្បារ អេដែន ។ ដើមជីវិត បញ្ឈរនៅស្ថានសួគ៌ ជាកន្លែងដែលគ្មានជម្លោះ ឬការភ័យខ្លាច ។ អ៍ដាម និង អេវ៉ាចូលរួមយ៉ាងពេញលេញ ប៉ុន្តែមានភាពវិជ្ជមាននៅក្នុងការកំណត់នោះ ។ សត្វពស់ល្បូងអ៍ដាម ឲ្យភ្លក់នូវបទពិសោធន៍ថ្មីតាមរយៈនាងអេវ៉ា ។

បទពិសោធន៍ថ្មីបានឲ្យតម្លៃទៅលើវត្ថុ តាមគោលបំណងរបស់ ខ្លួនឯង ហាក់បីដូចជាពួកគេមានការបែកចេញពីសង្គមមនុស្សទាំងស្រុងទៅ ហើយ ។ អ័ដាម និងអេវ៉ាបានភ្លក់ផ្លែនៃដើមជីវិត ពួកគេបានដឹងគ្រប់ការទាំង អស់ថា ពួកគេត្រូវបែកចេញពីគ្នា ហើយចេញពីរបស់ផ្សេងទៀតដែលនៅ

<sup>°</sup> ទំនួញសោកពីព្រៃឈើ: "សហគមន៍សិក្សាពីព្រះពុទ្ធសាសនា និង ហិស្ថានវិទ្យា", គម្រោងកម្មវិធីអប់រំស្គីពីហិស្ថានតាមយេ:ព្រះសង្ឃ, វិទ្យាស្ថាន ពុទ្ធសាសនា, ភ្នំពេញ, កម្ពុជា, ១៩៩៩ ។

<sup>ិ</sup> ម៉ាក្រូ ៨ល្វី, វេទិការពុទ្ធសាសនិកៈ ការចូលរួមកិច្ចសន្ទនាវាងពុទ្ធ បរិស័ទ និងគ្រីស្គបរិស័ទ (ញួយ៉ក: Seabury, ១៨៨១) ។

ជុំវិញគេ ។ ដោយព្រោះតែការយល់ដឹងថ្មីរបស់ពួកគេពីការញែកពីគ្នា ធ្វើឲ្យពួក គេមានការដឹងខ្លួនអំពីភាពអាក្រាតរបស់ពួកគេ ហើយព្យាយាមលាក់បំប៉ាំង សេចក្តីខ្មាសរបស់ពួកគេដោយការបិទប៉ាំងខ្លួន ។ សភាពនៃខ្លួនគេដែលធ្វើឲ្យ ខុសពីភាពដើមនេះ បានក្លាយទៅជាគំរូដើមដល់គ្រប់មនុស្សទាំងអស់ ។

ដើមជីវិតក្លាយទៅជាដើមដឹងខុសត្រូវ អោនចុះបង្កើតនូវផលផ្លែល្អ និងផលផ្លែអាក្រក់របស់វាដែលមានគ្រាប់ក្លាយជាល្អ និងអាក្រក់ ។ ដែលធ្វើឲ្យ ឥឡូវនេះមានការល្អ និងការអាក្រក់ ។

សូមឲ្យយើងកត់សំគាល់ឲ្យបានល្អថា នៅក្នុងសួនអេដែនមានសត្វ ពស់ ។ សត្វពស់ គឺមានការចាំបាច់នៅក្នុងសួនច្បារ ពីព្រោះបើស្ថានសួគ៌គ្មាន ពស់ទេនោះ គឺមានតែព្រះប៉ុណ្ណោះ ។ សត្វពស់ គឺជាតំណាងនៃភាពមិនគ្រប់ លក្ខណ៍ ។ គ្រប់របស់ទាំងអស់ដែលបានបង្កើតឡើង គឺមានកិរិតនៃភាពគ្រប់ លក្ខណ៍របស់ខ្លួន ប៉ុន្តែភាពគ្រប់លក្ខណ៍នោះ គឺជាញាតិនឹងគ្នា ។ អ្វីដែលនៅ ក្រៅព្រំដែននៃសុក្រិត បណ្ដាលឲ្យមានការវេទនា និងការកែប្រែ ។ ការសន្មត ជាមូលដ្ឋាននៃព្រះពុទ្ធសាសនាគឺថា ការរងទុក្ខ គឺជាលទ្ធផលនៃការចូលរួមនៃ ជីវិតក្រៅរង្វង់របស់សុក្រិតភាព ។

នៅក្នុងព្រះពុទ្ឋសាសនា គ្មានការគិតគូរដល់ការបង្កបង្កើតពិភព លោកឡើយ ។ អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនាទាមទារលើ "អនត្តា" (ភាពមិនមែន ជាខ្លួនឯង) ហើយគ្រប់របស់ទាំងអស់ចង្អុលចេញពីគំនិតនៃការជួសជុលខ្លួន និងការញែកចេញពីជីវិតដទៃទៀត ។ ពួកគេគិតថា អវត្តមាននៃការបង្ក បង្កើតលោក ក៏ជាអវត្តមាននៃការចាប់ផ្តើមដែរ ។ ប៉ុន្តែនៅក្នុងគំនិតរបស់ ព្រះពុទ្ធសាសនា គឺមានសេចក្តីបញ្ចប់ ។ សេចក្តីបញ្ចប់ គឺជាការរួមបញ្ចូលគ្នា ទៅក្នុងចំណុចកណ្តាលនៃការត្រាស់ដឹង "ជាកន្លែងដែលចាកផុតពីវដ្ត សង្សារ" ហើយអស់អ្នកណាដែលបានរំដោះចេញពីទុក្ខ ។ ដោយទទួលស្គាល់ថា ការអាក្រក់ គឺជាផ្នែកមួយនៃរបស់ដែលបាន បង្កើតឡើងក្នុងលោកយើងនេះ តើយើងដែលជាមនុស្សអាចត្រឡប់ទៅស្ថានសួគ៌ ទៅដើមជីវិតដូចម្ដេចបាន? ផល្លីស សន្មតថា យើងធ្វើយ៉ាងដូច្នេះ ដោយការដើរត្រឡប់តាមជំហានដដែលរបស់ពួកជីដូនជីតារបស់យើង ។ អំដាមបាន១៣ចិត្តចេញពីរង្វង់នៃបរិមណ្ឌល ។ យើងត្រូវតែវិលត្រឡប់ ចេញពីបរិមណ្ឌល ឆ្ពោះទៅរករង្វង់ចេញពីការញែកដាច់ចេញពីក្រទៅភាព តភ្ជាប់គ្នាវិញ ។ យើងបានកើតឡើងនៅក្នុងគតិបណ្ឌិតនៃដើមដឹងខុសត្រូវ។ តាមរយៈដើមឈើនេះ យើងត្រូវស្វែងរកឲ្យឃើញដើមនៃជីវិត ។ ការត្រាស់ ដឹង គឺជាគន្លឹះទៅរកការរួមបញ្ចូលគ្នាជាថ្មីទៅក្នុងរង្វង់នោះ ។ ដើម្បីមេបញ្ចូល ជាថ្មីចូលក្នុងរង្វង់ យើងត្រូវការពន្លឺនៃការត្រាស់ដឹង ។ ដើម្បីឲ្យយើងអាច ទទួលការរួមបញ្ចូលគ្នាជាថ្មី ភាពសំខាន់រវាងសេចក្តីល្អ និងសេចក្តីអាក្រក់ទាំង ពីរនេះ មានការទទួលទុកដូចជាផ្នែកនៃការបង្កបង្កើត ។ បន្ទាប់មកពិសនៃ សត្វពស់នោះនឹងគ្មានប្រសិទ្ធភាពឡើយ ។

ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ដោយ យើងទទួលទេវិទ្យារបស់ផល្លីស និង
ផ្លូវទៅរកការអភិវឌ្ឍន៍តភ្ជាប់គ្នា អ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍អាចធ្វើបានល្អដើម្បីរក្សា
គំនិតអំពីជំហាននៃការកែប្រែដែលយើងសំរបស់រួលជាមួយសហគមន៍ក្នុង
ស្រុក និងជាពិសេសពិភពលោកនេះ ។ អ្នកភូមិប្រហែលជាដឹងច្បាស់នូវគំនិត
នេះជាងការដែលយើងគិតទៅទៀត ។ ខ្ញុំនឹកចាំកាលដែលខ្ញុំទៅលេងភូមិមួយ
នៅប្រទេសឥណ្ឌា ភូមិនោះនៅឆ្លាយដាច់ស្រយាលដោយមានទន្លេបួនដែល
គ្មានស្ពាន គ្មានវិទ្យុទាក់ទង ឬកាសែតអានឡើយ ។ មនុស្សនៅក្នុងភូមិនេះ
បានដឹងអំពីសន្និសិទអន្តរជាតិនៃបរិស្ថាន ដែលបានធ្វើឡើងបីសប្តាហ៍មុន
នៅអាមេរិកខាងត្បូង ។

## ភារខេធុក្ខ

ការរួចផុតពីទុក្ខ គឺជាចំណុចសំខាន់នៃគំនិតរបស់អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធ សាសនា ។ ការរំដោះចេញពីទុក្ខជាតំណាងឲ្យសេរីភាព ។ សេចក្តីពិតដ៏មាន តម្លៃបួនយ៉ាងរបស់អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនាបង្កើតឲ្យមានប្រព័ន្ធគំនិតមួយ ដើម្បីបង្ហាញអត្តសញ្ញាណ និងបង្ហាញពីភាពរំដោះរួចពីទុក្ខ ។ អរិយសច្ច: ទាំងបួនយ៉ាងនេះស្ថិតនៅក្នុងមូលដ្ឋាននៃវេជ្ជសាស្ត្រ ៖

- ទុក្ខ: ទទួលស្គាល់នូវរោគសញ្ញានៃទុក្ខ (ការរងទុក្ខ)
- សមុទយៈ ស្រាវជ្រាវរកឲ្យឃើញនូវមូលហេតុនៃទុក្ខ (ដាក់ឈ្មោះ ឲ្យទុក្ខនោះ)
- និរោធ: វិភាគពីមូលហេតុនៃទុក្ខ ហើយនិង
- មគ្គ: អនុវត្តនូវមធ្យោបាយដោះស្រាយដើម្បីរំងាប់ទុក្ខនោះ ។

ទុក្ខកំពុងរីករាលដាលនៅក្នុងភិភពលោក ។ យើងអាចរត់គេចចេញ ពីទុក្ខ យើងអាចសង់ជញ្ជាំងដើម្បីបិទមិនឲ្យទុក្ខនោះចូលមកបាន ឬក៏ប្រើភាព សាមញ្ញូមួយដោយវៀរចាកភាពដែលមាននៅពីមុនរបស់វា ។ មនុស្សដែល មានការចាប់អារម្មណ៍នៅក្នុង "ការអភិវឌ្ឍន៍" ជាដំបូងត្រូវសម្តីងឲ្យចំតែម្តង ចំពោះទុក្ខនោះ ហើយទទួលស្គាល់ថាទុក្ខ គឺមាននៅក្នុងពេលបច្ចុប្បន្ននេះ ។ នេះជាតម្រូវការ ព្រោះវាមិនមែនគ្រាន់តែក្រឡេកទៅមើលមួយភ្លែតតែ ប៉ុណ្ណោះនោះឡើយ ។ ម្នាក់ៗត្រូវមានអារម្មណ៍ដឹងពីទុក្ខនោះ នៅពេលដែល ទទួលស្គាល់ថា អស់អ្នកណាដែលគ្មានបទពិសោធន៍ ទុក្ខនេះនឹងមានការ លំបាកក្នុងការបញ្ចេញឲ្យដឹងដល់អស់អ្នកដែលជួបប្រទះនឹងទុក្ខ ។

ចំពោះការដែលមានអារម្មណ៍ដឹងចំពោះវត្តមាននៃទុក្ខ គឺត្រូវតែដាក់ ឈ្មោះឲ្យវា ។ ទុក្ខដែលគ្មានឈ្មោះ ងាយស្រួលក្នុងការធ្វើមិនដឹង មិនឮ ណាស់ ។ ការឲ្យឈ្មោះទុក្ខ នាំចូលមកក្នុងគំនិតនៃភាពដឹងខ្លួនដែលពិបាកធ្វើ ឲ្យយើងធ្វើមិនដឹង មិនឮបាន ។

ក្នុទុ៥រៈកេតវ័គុលរលម្ងវិត្តក្រាយិរត្រាកវេជ្យាសៀរកេគី ប់គ្លេបឧក្រជំ ក្នុទុ៥រៈកេ ឧយ្លុកស្យរក្ដី១សរនវ័បចយិរៈកោជខច្ឆ យកាបរួ៥ខេត្នទុជៈខេរ ណញ្ញ្រវិងខេត្នទុ៥រៈកេឬ បខម្ភវ័គនាខងជនខ្លួចគគិលនវ័ណអ្វៈកេងខេ មគ្យិកោ ស្ត្យសេដ្ឋរេរ៉ូគងក្ដុងរ១ម្លិ ។ ក្រុខរៈបេរកោងគិ កោជពកេនខេជេខជ្ជ ខែគិះគារ ក្នុទុ៥រៈកេនវ័គុលរលម្អពីកវេជ្យាសៀរកេងគិ ឈូរច្រុកោងក្ដូវិគ្យិ

ក គ្រៀមគី្យដ៏យាបាន្រារមគ្រោយពេត្រាងវិទ្យាសិក្សា ការបំពា

ពិក្បែរញ្រខារបានរំពោជាតិ គេសេសទ្ឋពុះព្យុឧកាកម្ពស់បញ្ជទុំ៥ពេក ឧមេគឺ ឧទវទិធម់សហរំណពោលគោរ ។ ឧទវទិធម់សហរំណពោលគោនរ៍ឧហេជំ គ្គុំខែងឧប្ជឧទិស្រគុំខគ្គរ៉ប៉ុ កាលរពភពិសារគ្រាស់អង់ខែងខ្ពុំរកទីប់គ្យុឧមេគ្គុំ៖ លទួទវគ្ឈសង់រំ បាងខ្ពល ៈខ្លារជ្ជំ ។ ទោះគោរិណពោលគោងក្ពុគារវិគ្ឈមគ្នីទ្រ កោវគួញខារត់ខាក់ប្ ហ្ណូពេកគឺអបខ្មែងរស្រគុំខប់សេវង់ខ្ញុំក ។ ក្ខុខុងពេកគឺ លាណ្ណបលង់រំងជះគោរពេយលៃវ ដជ់ឧទ្ធិជេពភេឧខេត្រគគ្គីរបង់គឺ ក់ក្យាធ

ឲ្យមានការរងទុក្ខ ។

## ៣០ ខេត្តបង្ខំខ្លួង ១០០២)

ទំរង់នៃការរងទុក្ខទាំងអស់ គឺបានទទួលស្គាល់ថា ជារង្វាស់ នៃការឃ្លាតឆ្ងាយយ៉ាងច្បាស់របស់ពិភពលោកចេញពី គោលការណ៍របស់អាទិទេព ។ គោលការណ៍ពិតជានៅ គ្រប់ទីកន្លែងទាំងអស់ក្នុងពិភពលោក ប៉ុន្តែពិភពលោកគ្មាន វគ្គមានជាមួយគោលការណ៍នោះទេ ។ ភាពផ្ទុយគ្នាដ៏ច្បាស់ លាស់រវាង "ខ្ថីមសារ" និង "ការចៃដន្យ" គឺទទួលនូវការ រងទុក្ខ្លាំ ។

ដូច្នេះដំណើរការមិនដែលឈប់ឡើយ ហើយ

ការព្យាយាមជាច្រើនរបស់យើងដើម្បីកំចាត់ចោលនូវរាល់ ការអាក្រក់ទាំងឡាយ នឹងនៅតែចាំបាច់ក្នុងការព្យាបាល រោគសញ្ញាទាំងនោះនូវមូលហេតុដ៏ធ្លន់ធ្ងរបណ្ដាលឲ្យខូច សុខភាពដែលមិនអាចប៉ះពាល់បាន ពីព្រោះបញ្ញានៃការ សង្កេតឲ្យស្គាល់នោះ គឺជាការចាំបាច់ក្នុងការធ្វើរោគ វិនិច្ឆ័យ ់។

ការទទួលស្គាល់ការរងទុក្ខ ការដាក់ឈ្មោះការរងទុក្ខ ការបង្កើតឡើង នូវឱសថសំរាប់ព្យាបាល និងការប្រើឱសថសំរាប់ព្យាបាល គឺជាចតុរាវិយ សច្ច ឬសេចក្តីពិតដ៏ប្រពៃទាំងបួន ។ កម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍គ្រីស្តបរិស័ទត្រូវតែ អនុវត្តការពិតសំខាន់ទាំងបួនយ៉ាងនេះសំរាប់ផលប្រយោជន៍ពួកគេ ។ វិន័យ ទាំងនេះអាចអនុវត្តបានដល់បុគ្គលម្នាក់ៗ ដល់ក្រុមផ្សេងៗ ដល់ភូមិផ្សេងៗ និងដល់ជនជាតិផ្សេងៗផងដែរ ។

<sup>8</sup> Ibid., 46.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ibid., 48.

# <del>ឧយ</del>និលខងទីលេសកេត្តពុះព្យុធំកេកអ្នធវិកលេរគិគ

ងល់ពួកគេ<sup>១០</sup>។ គឺ :ទហ្សបដូតរកពួលដំរ័ញ្ញាប់ ចំណែម្ខានមានមានអារម្មណ៍ថា ចញ្ជារំដែលពួបទះ គឺ

ការក្សាន់ក្រោត នៃការក្រាន ការក្សាន់ ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សាន់ការក្សានិងក្រាសពីការក្សាន់ការក្សានៃការក្សានៃការក្សានៃការក្សានៃការក្សានៃក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងការក្សានិងក្រាសពីការក្រាសពីការក្សានិងការក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្សានិងក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការក្រាសពីការ

r ឧបុឌ្ឌិរខាអេខាណាតំឧមេគរបីរឧប៌រប្យ

ប៊ីកំលេក់ក្យានេះកា ខេសសេទ្ធពុះព្យុទំកោកខ្លួតនីកំដក្ដុងរញ្ញវិទរយង្ហ ម្រីនិរខយេព្យុដប៉នប៉ុះកោជគឺ ក់ក្យានេះកា ។ ស្រុនុខដក្ដុដទៃនោះកាឌ្យីរជេខជ្ញុ កោ ។ ដង្លីស់ក្យោកការដំបូរក់កាលធំរំកោងក្នុងរះ ខោះបក្ដប់បំឯខាន្យុងខ្លួំឱ្យឹរ ឧមទ្ធពុះព្យ ។ ដក្ដុដខេត្យស្នងស្វ៊ីអភោនវ័យន៍យៃជោងក្រពេះណ្ឌ១នាក់ក្យានេ លារាងរ ។"ប់ផ្ដេងខ្លួស់បរដ់ខ្ញុំកយជោងក្រះណ្ឌ១នាក់ក្យានេះកា ខែកាដីទូពុ ខ្ញុំ យក្រុងខែម្រឹស" បែកាដីទូពុងខេង្គនះព្យ គ្គុញនិលខូតជិទ្ធពុះព្យេលជ់រំ ។ "ដជ់ឧទ្ធ្លះង្គ្រីរស់ខ្មែង ដទ្រីរកោឌ្យីរមហេព្រ

កម្ពុជេប្ ឧខេកម្ពុជាគ្គិទ្រសគកោរលទូទប្ និជពីព្រចរសង្រវទ្ទៃដីរ យដេរ ក្បែរ៥ខេឃិកិលរប់ដប់សខ្យុឧប៉ិពកេឧខេតវិវិត្យ ឧប្កខាណនៃឧខ

ា ថ្ងៃវ៉េ ហើង. ព្រះពុទ្ធសាសនា និង ទេវកឋាវិទ្យាដែលនិយាយអំពីរខ្នាច ព្រាយបិសាច (សាកហវិទ្យាល័យ អុកស្នដៈ Oneworld,១៩៩៧), ៧៨ ។ មានការរក្សាឲ្យបានល្អចេញពីផ្លួវរបស់ការអាក្រក់ ឬវិញ្ញាណខ្មោចបិសាច ផ្សេងៗដែលមានការសែនព្រេនឲ្យបានត្រឹមត្រូវដើម្បីផ្តល់ឲ្យពួកគេមានភាព សប្បាយរីករាយ ឬឲ្យមានអំណាចកាន់តែខ្ពស់ឡើង ។ គតិលោកនៃអ្នក ជីវចលនិយម មានភាពផ្ទុយទៅនឹងអ្នកកាន់ពុទ្ធសាសនា ដែលពណ៌នាពី សេចក្តីអាក្រក់ធ្វើការនៅខាងក្នុងមនុស្ស ហើយមានការផ្តោតទៅលើបុគ្គលិក លក្ខណៈខាងក្នុងទៅវិញ (សូមឲ្យយើងធ្វើការពិចារណាពីបញ្ហារបស់អ្នក ជីវចលនិយមជនបទមួយ ដែលមានបំណងចង់ក្លាយជាសង្ឃរបស់ព្រះពុទ្ធ គឺគាត់ត្រូវតែលះចោលផ្គត់គំនិតទាំងអស់ដែលជឿថា សេចក្តីអាក្រក់មានមក ពីភាពខាងក្រៅខ្លួនគាត់ ដោយមានការផ្តោតទាំងស្រុងទៅលើបញ្ហាខាងក្នុង វិញ ទើបអាចឆ្ពោះទៅរកភាពគ្រប់លក្ខណ៍បាន) ។

ក្នុងកម្លាំងដែលខំប្រឹងស្វែងយល់ពីគតិលោករបស់អ្នកភូមិនោះ លោក បណ្ឌិត រ៉ាវី ចាយ៉ាការ៉ាន់ (Dr. Ravi Jayakaran) ប្រើ "រូបមន្តដប់ គ្រាប់" បានសួរដល់អ្នកចាស់ទុំនៅក្នុងភូមិឲ្យធ្វើការវិភាគថា តើអ្វីទៅដែល គ្រប់គ្រងជីវិតពួកគេ ហើយតើដល់ក៏រិតណា ដែលពួកគេគិតថាការគ្រប់គ្រង នោះមានការគ្រប់គ្រងដោយខ្លួនឯង ដោយអ្នកដទៃ ឬដោយអបិយជំនឿ ។ ពួកគេត្រូវបានសូមឲ្យធ្វើជាតួលេខនៅក្នុងការស្រាវជ្រាវនេះក្នុងភូមិទាំងមូល ទោះជាអ្នកមាន ឬអ្នកក្រ ។ លទ្ធផលមានដូចខាងក្រោម ៖

| ក្រុច       | ជុំរស់ទីខ | អ្នកជំពិធ | සපිසදී ය |
|-------------|-----------|-----------|----------|
| ភូមិទាំងមូល | ଝ         | ព         | D        |
| អ្នកមាន     | d         | 0         | ២        |
| អ្នកក្រ     | ឲ         | ៦         | ២        |

<sup>&#</sup>x27;' "រូបមន្តដប់គ្រាប់" ជាមធ្យោបាយមួយដែលគ្មានការគំរាមកំហែងដល់ អ្នកភូមិ ជាប្រមន្តសំរាប់បង្សែតម្ងៃនៃទំនាក់ទំនងឲ្យទៅជាពហុជំរើស ។

គាត់បានធ្វើការសួង់អត្ថន័យឲ្យបានជ្រៅជាងនេះទៅទៀតជាមួយ ចាស់ទុំ ៖

| ព្រះពុទ្ឋ            | 囱0%         |
|----------------------|-------------|
| វិញ្ញាណផ្សេងៗ        | 10%         |
| វិញ្ញាណរបស់ជីដូនជីតា | <b>ภ</b> 0% |
| កសលមកពីជាតិមន        | <b>ภ</b> 0% |

ចន្ទាប់មកគាត់បានសួរពីអត្ថន័យនៃវិញ្ញាណផ្សេងៗ តួលេខរបស់ ពួកចាស់ទុំ មានដូចតទៅ ៖

| វិញ្ញាណល្អ                | ี่ ៧០%      |
|---------------------------|-------------|
| វិញ្ញាណអាក្រក់            | <b>b</b> 0% |
| វិញ្ញាណដែលអាក្រក់ផង ល្អផង | 90%         |

វិញ្ញាណជាច្រើន និងព្រះជាច្រើន គឺហាក់បីដូចជាមានតួនាទីសំខាន់ ណាស់នៅក្នុងជីវិតប្រចាំថ្ងៃរបស់អ្នកភូមិទាំងអស់នោះ ។ នេះគឺជាការរួម បញ្ចូលរវាងពុទ្ឋនិយម និងជីវចលនិយម ដែលវាជាលក្ខណសម្បត្តិរបស់ មនុស្សនៅតាមជនបទភាគច្រើនក្នុងអាស៊ីខាងត្បូង ។

មានពេលខ្លះ ព្រះពុទ្ឋសាសនានៃអាស៊ីខាងត្បូងនិយាយថា គ្មានអ្វី ប្រសើរជាងបន្ទះឈើយ៉ាងស្គើងមួយ ដែលគ្របយ៉ាងជ្រៅទៅលើជីវចល និយម និងចាក់បុសយ៉ាងមាំនៅក្នុងជំនឿនៃវិញ្ញាណខ្មោចព្រាយបិសាច ហើយជីវចលនិយមនោះ គឺជាសាសនាដ៏ពិតប្រាកដនៃទឹកដីទាំងនេះ<sup>១២</sup>។

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>លីង, ព្រះពុទ្ធសាសនា និងទៅកថាវិទ្យាដែលនិយាយអំពីរឡាចព្រាយ បិសាច, ១២ ។

# ការអភិទឌ្ឍន៍របស់គ្រីស្តចវិស័ធនៅភូខច្រេះធសអ្នកកាន់ ព្រះពុធ្មសាសនាបីទចលនិយធ

តើយើងអាចធ្វើដំណើរយ៉ាងដូចម្ដេចអំពីការងារអភិវឌ្ឍន៍? តើយើង គួរធ្វើយ៉ាងណាដែលជាការជួយដ៏ពិតប្រាកដ ហើយត្រឹមត្រូវ? តើយើងអាច នាំការសំរេចចិត្តកែប្រែយ៉ាងដូចម្ដេចបាន ដោយគ្មានការបំផ្លាញការផ្ដើមគំនិត របស់អ្នកក្នុងស្រុក ប្រឌិតញាណ និងធនធានដ៏ពេញលេញ? តើសេចក្ដីត្រូវ ការពិតណាដែលត្រូវកែប្រែ? តើយើងអាចធ្វើសហប្រតិបត្តិការយ៉ាងណាជា មួយប្រជាជន ជាមួយពុទ្ឋសានិកជន ឬពុទ្ធសាសនិកជនជីវចលនិយមដែល មានគតិលោកវៀងៗខ្លួនរបស់ពួកគេ?

លោកគ្រស (Kraus)<sup>2m</sup> បានសរសេរចេញពីគំនិតនៃការមើល ឃើញរបស់គ្រីស្តបរិស័ទនៅក្នុងសៀវភៅរបស់គាត់មួយឈ្មោះ "ការលយ ចូលនៃដំណឹងល្អ" បានស្នើការប្រាំយ៉ាង ដែលត្រូវការផ្លាស់ប្តូរនៅក្នុង ប្រទេសកំពុងអភិវឌ្ឍ ។ តទៅនេះ ជាការផ្លាស់ប្តូរប្រាំយ៉ាងដែលបានយក ចេញមកពីកិច្ចការរបស់គាត់ ៖

- ផ្លាស់ប្តូរពីរបៀបនៃការរំលោភ និងការចង់បានប្រយោជន៍ផ្ចាល់ខ្លួន ទៅវិញទៅមកនៅក្នុងសហគមន៍
- ផ្លាស់ប្តូរអ្នកនិយមជឿលើព្រេងវាសនា ដែលធ្វើឲ្យទប់ស្កាត់ដល់ សេចក្តីសង្ឃឹមដល់អ្នកដែលនិយមចូលចិត្តធ្វើការងារ
- ផ្លាស់ប្តូររចនាសម្ព័ន្ឋសង្គម ដែលមានការគាបសង្កត់មកពីអ្នកដែល មានបុណ្យសក្តិ ដោយផ្តល់នូវឱកាសដល់មនុស្សទាំងអស់រួម បញ្ចូលទាំងអ្នកដែលគ្មានផលប្រយោជន៍ដល់សង្គមផងដែរ
- ផ្លាស់ប្តូរគំនិតដែលបំរើការអាក្រក់ និងគ្រោះថ្នាក់ធម្មជាតិដល់ប្រព័ន្ឋ

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> លោកគ្រស, អ្នកផ្សាយដំណីង៍ល្អ, ៨២ ។

ធ្វើការដែលបានទុកជាភស្គុតាងរួចមកហើយ ទោះជាសម័យដើម ឬ សម័យទំនើប ។

• ផ្ដល់នូវការណែនាំអំពីបច្ចេកទេសត្រឹមត្រូវ ។
សកម្មជនជាអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនាក៏បាននិយាយដែរ សំដៅទៅ
រកការចង់បានការផ្លាស់ប្ដូរនៅក្នុងការអភិវឌ្ឍន៍សង្គម ។ សកម្មភាពសង្គមនៃ
អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា គឺឆ្ពោះទៅរកការកាត់មន្ថយទុក្ខវេទនា ហើយផ្ដោត
ទៅលើការអាណិតអាសូរ ចិត្តនឹងធឹង ការអត់អោន ការទុកចិត្តខ្លួនឯង និងការ
ទទួលខុសត្រូវផ្ទាល់ខ្លួន ។ ដើម្បីសំរេចនូវគោលដៅនេះបាន វាជាការចាំបាច់
ណាស់ដែលយើងត្រូវតែ ៖

- ជួយប្រជាជនឲ្យឈ្នះអំនួតរបស់ខ្លួនដែលធ្លាប់ចង់ឲ្យមានអ្នកនៅ ក្រោមបង្គាប់ ឬការជញ្ជក់យកផលប្រយោជន៍អ្នកដទៃ ការឲ្យតម្លៃ
   ខ្លួនឯងខ្ពស់ពេក និងបង្កើតឲ្យមានភាពខ្ពស់ទាបរវាងគ្នានឹងគ្នា
- ផ្ដល់ឲ្យគ្នាទៅវិញទៅមកនូវសេរីភាព ដែលមានលក្ខខ័ណ្ឌតែមួយគត់
   គឺសេរីភាព និងកិត្តិយសរបស់អ្នកដទៃដើម្បីអភិវឌ្ឍការទុកចិត្តដល់
   ការទទួលខុសត្រូវខ្លួនឯង
- មានការគិតគូរជាដ៏បូង និងជាមុនគេបំផុតជាមួយសម្ភារៈ និងលក្ខ ខ័ណ្ឌសង្គមសំរាប់ការអភិវឌ្ឍន៍ផ្ទាល់ខ្លួន ។ សម្ដេចសង្ឃ ដាឡាយ ឡាម៉ា មានដីកាថា "មនុស្សមានឧត្ដមភាព ជាងការរីកចំរើន"
- ផ្គត់ផ្គង់បច្ចេកវិជ្ជាលំដាប់កណ្ដាល ដែលធ្វើឲ្យក៏វិតសម្ភារៈល្អគ្រប់ គ្រាន់នៅពេលដែលអាចរក្សាបាននូវភាពចុះសំរុងគ្នាតែមួយជាមួយ បរិស្ថាន<sup>24</sup>។

ម៉ាខែន ហ្សុនស៍ "ព្រះពុទ្ធសាសនា និង៍សកម្មភាពសង្គ័ម: ការស្វែង៍កេ" នៅក្នុង៍ផ្លូវនៃសេចក្តីមេត្តា ឧទាហរណ៍ Pried Eppsteiner (Berkeley: Parallax, ១៨៤៥), ៧៤ ។

# (គ្រា ខេម្មបង្ខំខ្លួងនាំ ៧/៧ (ដំនារ ៣០០៣)

ជាមួយការអានជាលើកដំបូង ប្រហែលជាលេចឡើងដូចជា មាន ភាពដូចគ្នាបន្តិចរវាងគោលដៅអភិវឌ្ឍន៍របស់គ្រីស្កបរិស័ទ និងអង្គការអ្នក កាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា ។ ទោះបីយ៉ាងណាក៏ដោយ ការរៀបចំជាថ្មីនៃបញ្ជីទាំង ពីរនេះ បង្ហាញឲ្យឃើញពីសារៈសំខាន់ដូចគ្នា ។

| គោលដៅរបស់គ្រីស្កួចវិស័ឲ                                                                                                                                                                                                              | <b>គោលដៅ</b> ចេស់ពុ <b>ល្អថ</b> សិល                                                                                                                                                                                                                                       |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ១- ការផ្លាស់ប្តូរចេញពីរបៀបនៃការ<br>រំលោភ និងការចង់ផ្តល់ប្រយោជន៍<br>ផ្ទាល់ខ្លួនដល់គ្នាទៅវិញទៅមកនៅ<br>ក្នុងសហគមន៍។                                                                                                                     | ១- ផ្ដល់ឲ្យម្នាក់ៗនូវសេរីភាពដែលមាន<br>លក្ខខ័ណ្ឌ តែមួយគត់ គឺសេរីភាព<br>និងកិត្តិយសរបស់អ្នកដទៃ ដើម្បី<br>អភិវឌ្ឍការខុកចិត្តនៃការខទួលខុស<br>ត្រូវខ្លួនឯង ។                                                                                                                   |  |
| ២- ផ្កាស់ប្តូរអ្នកនិយមជឿលើព្រេង<br>វាសនាដែលធ្វើឲ្យទប់ស្កាត់ដល់<br>សេចក្តីសង្ឃឹមដល់អ្នកដែលនិយម<br>ចូលចិត្តធ្វើការ ។                                                                                                                   | ២- មានការតិតតូរជាដ៏បូង និងជាមុន<br>តេប់ជុតជាមួយសម្ភារៈ និងលក្ខ<br>ខ័ណ្ឌសង្គមសំរាប់ការអភិវឌ្ឍន៍<br>ផ្ទាល់ខ្លួន ។                                                                                                                                                           |  |
| <ul> <li>៣- ផ្កាស់ ប្តូររចនាស ម្គ័ន្ឋសង្គមដែលមាន</li> <li>ការគាបសង្កត់មកពីអ្នកដែលមាន</li> <li>បុណ្យសក្តិ ដោយផ្តល់នូវឱកាស</li> <li>ដល់មនុស្សទាំងអស់រួមបញ្ចូលទាំង</li> <li>អ្នកដែលត្បានផលប្រយោជន៍ដល់</li> <li>សង្គម ផងដែរ ។</li> </ul> | <ul> <li>៣- ជួយប្រជាជនឲ្យឈ្នះអន្តតរបស់</li> <li>ខ្លួនដែលធ្លាប់ចង់ឲ្យមានអ្នកនៅ</li> <li>ក្រោមបង្គាប់របស់ខ្លួន ឬការជញ្ជាក់</li> <li>យកផលប្រយោជន៍អ្នកដទៃ ការឲ្យ</li> <li>តម្លៃខ្លួនឯងខ្ពស់ពេក និងបង្កើតឲ្យ</li> <li>មានខ្ពស់ជាង/ទាបជាងរវាងត្នានិង</li> <li>ត្នា ។</li> </ul> |  |
| ៤- ផ្លាស់ប្តូរតំនិតដែលបំរើការអាក្រក់<br>និងគ្រោះថ្នាក់ធម្មជាតិដល់ប្រព័ន្ឋធ្វើ<br>ការដែលបានទុកជាភស្កុតាងរួចមក<br>ហើយ ទោះជាសម័យដើមឬសម័យ<br>ទំនើប ។                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| ៥- បង្កើននូវគុណ ភាពជីវិតជាមួយការ<br>ណែនាំអំពីបច្ចេកទេសត្រីមត្រូវ ។                                                                                                                                                                   | ៥- ផ្គត់ផ្គង់បច្ចេកវិជ្ជាលំដាប់កណ្ដាល<br>ដែលធ្វើឲ្យករិតសម្ភារៈល្អគ្រប់គ្រាន់<br>នៅពេលដែលអាចរក្សាបាននូវភាព<br>ចុះសំរុងគ្នាតែមួយជាមួយបរិស្ថាន ។                                                                                                                             |  |

គោលដៅទីមួយ ទាំងគ្រីស្កបរិស័ទ និងពុទ្ឋបរិស័ទបានថ្លែងថា នៅ
ក្នុងការស្វែងរកប្រយោជន៍ផ្ទាល់ខ្លួន យើងគួរតែស្ថិតនៅជាប់ក្នុងគំនិតនៃ
សេចក្តីត្រូវការរបស់អ្នកដទៃជានិច្ច ។ នៅក្នុងគោលដៅទីពីរ ទាំងគ្រីស្ក
បរិស័ទ និងពុទ្ឋបរិស័ទ សំដៅទៅលើសក្កានុពលសំរាប់ភាពរីកចំពីនរបស់
មនុស្ស និងលក្ខខ័ណ្ឌនៃការផ្គត់ផ្គង់ដែលនាំមកឲ្យមនុស្សនូវសក្កានុពល ។
ទីបី ក្រុមទាំងពីរមានការស្អប់ខ្ពើមដល់ក្របខ័ណ្ឌ និងប្រព័ន្ធដែលបង្កើតការ
សង្កត់សង្កិន ការជញ្ជក់យកផលប្រយោជន៍អ្នកដទៃ ។ គោលដៅទីបួនរបស់
លោក គ្រស គ្មានមតិអ្វីពីគំនិតពុទ្ឋបរិស័ទមកប្រៀបនឹងគំនិតគ្រីស្កបរិស័ទ
ឡើយ ។ គោលដៅចុងក្រោយ គាំទ្រការអនុវត្តន៍ត្រឹមត្រូវនៃលំដាប់បច្ចេកវិជ្ជា
ថ្នាក់កណ្ដាលដោយមិនគិតពីភាពក្រីក្រ ឬការនិយមច្រើប្រាស់របស់ថោកៗ
ឡើយ ។

ភាពខុសគ្នាដែលសំខាន់នៅក្នុងការអនុវត្តន៍ គឺហាក់បីដូចជាមានភាព ច្បាស់លាស់ ។ គោលដៅរបស់គ្រីស្តបរិស័ទបានស្នើថា ការផ្លាស់ប្តូរ គឺត្រូវ បានចាប់ផ្តើមឡើងដោយភ្នាក់ងារមកពីប្រពៃណីខាងក្រៅ ។ ផ្ទុយទៅវិញ ការ អនុវត្តន៍របស់ពុទ្ធបរិស័ទ គឺស្ថិតនៅលើមូលដ្ឋាននៃកម្លាំងផ្ទាល់ខ្លួនម្នាក់ៗ និង កិច្ចការខាងក្នុងរបស់គេ ។ នៅពេលដែលឯកត្តបុគ្គលមានការផ្លាស់ប្តូរ សហគមន៍ក៏មានការផ្លាស់ប្តូរដែរ ។

# គំនិករចស់ពុន្ធចរិស័ឧចំពោះសខ្លួចគ្រីស្កួចរិស័ឧ

ធ្វើការនៅក្នុងប្រទេសអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ឋសាសនា យើងត្រូវតែយល់ ថា តើពុទ្ឋបរិស័ទទាំងនោះយល់អំពីគ្រីស្កបរិស័ទយ៉ាងដូចម្កេចដែរ ។ ព្រះពុទ្ធ សាសនា ជាសាសនាដែលគ្មានព្រះ<sup>១៥</sup> ផ្ទុយទៅវិញ ចំពោះសាសនាដែលមាន

<sup>🕒 &</sup>quot;ព្រះជាម្ចាស់មិនពាក់ព័ន្ធទៅនិងសាសនាឡើយ" ជាសង្ឃដីការបស់

ព្រះគឺ សាសផាហិឈ្នូ សាសផាអ៊ីស្ថាម និងគ្រីស្តសាសផា ។ ព្រះពុទ្ធយល់ថា ព្រះដែលគេបង្កើត និងព្រះដែលកើតឯងផោះ គឺខុស ។ ការដែលយើងដឹងពី "គោលការណ៍ដែលគ្មានព្រះ" ផោះឯងជាលក្ខណៈគ្រឹះឲ្យយើងដឹងថា តើពុទ្ធ បរិស័ទគិតពីគ្រីស្តបរិស័ទ យ៉ាងដួចម្ដេច ។

- អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ឋសាសជាជឿថា ប្រសិនបើគោលលទ្ធិណាដែលអាច ប្រើបានដល់នរណាម្នាក់ នោះគឺវាសមទៅនឹងអ្នកនោះ ។ ប៉ុន្តែ ពិត ប្រាកដណាស់ពុទ្ធបរិស័ទជឿថា ដើម្បីឲ្យគេអាចទទួលការត្រាស់ដឹង បាន គឺត្រូវបោះបង់ចោលគំនិតអ្នកជឿព្រះ ។ នៅក្នុងទស្សនៈនេះ វាជាការអនុញ្ញាតឲ្យគ្រីស្តបរិស័ទជឿលើព្រះរបស់ខ្លួនផ្ទាល់ ប្រសិន បើគេរកឃើញថា មានប្រយោជន៍ ប៉ុន្តែប្រាកដណាស់ ការជឿនេះ និងត្រូវតែលះបង់ចោលក្នុងការចង់ទទួលការត្រាស់ដឹង ។
- ពុទ្ឋបរិស័ទបានចាប់អារម្មណ៍នៅក្នុងគំនិតរបស់គ្រីស្គបរិស័ទ ស្គីអំពី សេចក្តីស្រឡាញ់ដែលមិនគិតពីខ្លួនឯង ពីព្រោះការអាណិតអាសូរ គឺជាចំណុចកណ្តាលដល់គំនិតពួកគេអំពីក្រមសីលធម៌ ។ ទោះបីជា យ៉ាងណាក៏ដោយ គំនិតនៃពុទ្ធបរិស័ទអំពីសេចក្តីស្រឡាញ់ដែល មិនគិតពីខ្លួនឯង គ្មានមូលដ្ឋាននៅក្នុងភាពល្អប្រសើរ ឬក្នុងព្រះគ្រីស្គ ឡើយ ។
- "សាសនាខុសឆ្គង" ឬ "អ្នកតំណាងសាសនា" នៅក្នុងគំនិតនៃអ្នក
  កាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា គឺជាសាសនា ឬជាប្រព័ន្ឋនៃការគិតដែលមិន
  ដឹកនាំទៅរកការអភិវឌ្ឍន៍នៃជីវិតដែលមានសីលធម៌ល្អ ហើយ
  ទទួលនូវការទទួលខុសត្រូវផ្សេងៗពីសកម្មភាពរបស់ខ្លួន ។ នៅក្នុង

ព្រះសង្ឃមួយអង្គទៅកាន់ វីនាដ ងែហ្វ ហ្គុមប្រ៊ីន និងយោងទៅតាមព្រះពុទ្ធ សាសនា Tharavada: ប្រវត្តិសាស្ត្រសង្គមពី Ancient Benares to Modern Colombo (London: Routledge and Kegan Paul, ១៩៩៨) ។

ទស្សនៈនៃអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា ចំពោះគ្រីស្តួ**បរិស័ទដែលសង្កត់** ទៅលើជីវិតដែលមានសីលធម៌ល្អ មិនធ្លាក់ចុះ**នៅក្នុងនិយមន័យ** នេះឡើយ ។

 "សាសនាដែលមិនពេញចិត្ត" គឺជាសាសនាមួយដែលជំរុញឲ្យមាន ការរីកចំរើននៃជីវិតសីលធម៌ល្អ ហើយទទួលការទទួលខុសត្រូវ ផ្សេងៗសំរាប់សកម្មភាពរបស់ខ្លួន ប៉ុន្តែមានជំនឿប្រឆាំងនឹងព្រះពុទ្ធ សាសនា ដែលពួកគេមានជំនឿនៅក្នុងព្រះ ឬការបដិសេធការចាប់ ជាតិជាថ្មី ។ គ្រីស្តបរិស័ទភាគច្រើនធ្លាក់នៅក្នុងប្រភេទនេះ<sup>25</sup>។ ព្រះពុទ្ធ បានពិពណ៌នាពីផ្លូវនៃការចងសម្ព័ន្ឋជាមួយមនុស្សនៃ

ព្រះពុទ្ធ បានពិពណ៌នាពីផ្លូវនៃការចងសម្ព័ន្ឋជាមួយមនុស្សនៃ សាសនាផ្សេងៗ ទុកដូចជាផ្នែកមួយនៃ "ការសាបព្រោះគំនិតដែលមិនគិតពី ខ្លួនឯង ការអាណិតអាសូរ សេរីភាពពីការច្រណែន ភាពបរិសុទ្ធនៃគំនិត និង គោលបំណងនៃភាពធ្វើជាម្ចាស់លើខ្លួនឯង"<sup>១៧</sup> ។

## ភារជាភ់ស្កើនូខធេខសាស្ត្រនៅភ្ជួខច្រធេសអ្នកភាន់ព្រះពុន្ធសាសនា ឌីខចលនិយធ

នៅក្នុងការព្យាយាមផ្តល់នូវគំរោងសំរាប់ការធ្វើទេវសាស្ត្រ ខ្ញុំសូម ស្នើចំពោះការប្រុងប្រយ័ត្តពីរយ៉ាង ៖ ក្នុងការឆ្លើយតបដល់ព្រះពុទ្ឋសាសនា យើងមិនត្រូវមានការប៉ុនប៉ងដល់ភាពប្រសើរបំផុតនោះទេ ។ យើងត្រូវតែ មានទំនុកចិត្តបញ្ជាក់ពីបទពិសោធន៍របស់យើងជាមួយភាពប្រសើរបំផុត របស់ព្រះជាម្ចាស់វិញ ។ យើងអះអាងថា ព្រះជាម្ចាស់ដែលយើងជឿ គឺជាព្រះ អាទិករ ជាព្រះដែលពិតប្រាកដតែមួយគត់ ជាប្រភពនៃសេចក្តីពិត ហើយមាន

<sup>៉</sup>ប៉ូល ចេ គ្រីហ្វហ្វ៊ីតស៍, ដេ។, គ្រីស្ដសាសនាក្នុ**ងវង្វង់អ្នកកាន់សាស**នា ដទៃ (ម៉ារីកណុល, ញយ៉កៈ **អរ័**ប៊ីស, ១៩៩២), ១៤៦

<sup>17</sup> Ibid.

សេចក្តីស្រឡាញ់ដែលគ្មានលក្ខខ័ណ្ឌ និងគំរូពីភាពនៃការទុកចិត្តទាំងស្រុង បាន ។ សេចក្តីពិត និងភាពពិតប្រាកដរបស់យើង មិនមែនចេញមកពី វិទ្យាសាស្ត្រ ឬហេតុផលពីការគិតនោះទេ ប៉ុន្តែមកពីព្រះតែប៉ុណ្ណោះ ។

ទីពីរ យើងមិនត្រូវបញ្ចេញសកម្មភាពខ្លាំងក្លាហួសពេកចំពោះអំពើ នៃក្រោយសម័យទំនើប ដោយក្លាយជាអ្នកផ្ដាច់ការជាមួយអគ្គចរិតថា យើង ខ្ចប់ជាប់ទៅក្នុងសេចក្ដីពិតនោះឡើយ ។ នៅក្នុងការដែលបញ្ចេញសកម្មភាព ទៅវិញទៅមកជាមួយអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនា យើងត្រូវតែរក្សាការបើកចំហ ទៅចំពោះការផ្លាស់ប្ដូរនៃជីវិតរបស់យើង ។

ខ្ញុំចង់ស្នើថា ត្រូវតែមានការថ្លីងថ្លែងរវាងជំនឿដែលមិនអាចរង្គើបាន នៅក្នុងព្រះដែលគង់នៅឆ្ងាយ (Transcendent God) និងឋាន:ជាអ្នកផ្ដាច់ការ នៃការប្រកាន់ភាពតិងរឹងបំផុត ដែលមានចម្លើយទៅលើសំនួរនៃជីវិតគ្រប់ ពេលវេលា និងគ្រប់ទីកន្លែង ។ ចំពោះអត្ថន័យនេះ មិនមែនគ្រប់ការទាំងអស់ អាចចរចាគ្នាបាននោះទេ អ្វីដែលខ្ញុំមានជាមូលដ្ឋាន គឺទាក់ទងទៅចំពោះ ពិភពលោក ។ វាក៏មានអត្ថន័យដែរថា ខ្ញុំបើកចំហទៅចំពោះសេចក្ដីពិតថ្មី និង ការយល់ដឹងថ្មី ។ វាមានន័យថា ជីវិត គឺជាដំណើរការជាមួយបាវចនាមួយដូច តទៅនេះ "នៅពេលនេះខ្ញុំដឹងពីអ្វីដែលខ្ញុំជឿ ប៉ុន្តែអ្វីដែលខ្ញុំជឿនឹងមានការ ផ្លាស់ប្ដូរនៅពេលដែលខ្ញុំបានទទួលពន្លឺ និងសេចក្ដីពិតថ្មី" ។

រូបអង្គនៃព្រះ-តើទេវសាស្ត្រយ៉ាងដូចម្ដេចទៅ ដែលមានប្រសិទ្ឋ ភាព និងអាចពន្យល់បានដល់អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនាជីវចលនិយម? មាន ការជាច្រើនដែលអាចធ្វើបាន ខ្ញុំមានការចាប់អារម្មណ៍ដើម្បីប្រើទុកជាចំណុច ចាប់ផ្ដើមគំនិតដែលមនុស្សទាំងអស់ត្រូវបានបង្កើតឡើងក្នុងរូបកាយរបស់ ព្រះអង្គ ។

ព្រះដែលជាអាទិករ បានបង្កើតមនុស្សឡើងក្នុងរូបអង្គរបស់ទ្រង់ ។ សេចក្តីពិតនេះដាក់ឲ្យមានសេចក្តីថ្លៃថ្លូវ និងសក្តានុពលដល់មនុស្សគ្រប់គ្នា។ ការដែលទទួលរូបអង្គនៃព្រះ បញ្ជាក់នូវភាពខាងវិញ្ញាណ និងសមត្ថភាព ដើម្បីគិតពិចារណា ។ ការចេះក៏មានបង្កប់ភាព បដិច្ចសមុប្បាទ និងការរួបរួម របស់មនុស្សទាំងអស់ ។ ជាមួយទស្សនៈនេះ យើងធ្វើទំនាក់ទំនងជាមួយ មនុស្សដោយមិនគិតពីដើមកំណើត ឬប្រពៃណីរបស់គេឡើយ ប៉ុន្តែយើង ធ្វើដោយមានការគោរព និងទៅតាមសេចក្តីសង្ឃឹមរបស់ពួកគេវិញ ។ យើង គោរព ដោយព្រោះពួកគេជារូបឆ្លុះរបស់ព្រះជាម្ចាស់ ហើយផ្តល់ការសង្ឃឹម ដោយព្រោះពួកគេគ្មានការអភិវឌ្ឍន៍នូវសក្ដានុពល ដែលព្រះជាម្ចាស់ប្រទាន ឲ្យគេនៅពេលដែលព្រះអង្គបានបង្កើតពួកគេមក ។

តាមរយៈការមកចាប់កំណើត ព្រះយេស៊ូបានធ្វើការតុបតែងថ្មីនូវរូប អង្គនៃព្រះសំរាប់មនុស្សលោក ។ ព្រះយេស៊ូបានសំដែងពីព្រះជាម្ចាស់ទុក ដូចជាសេចក្តីពិត សេចក្តីអាណិតអាសូរ និងភាពទុកចិត្តជាទីបំផុត ។ ព្រះយេស៊ូបានអធិសា្ឋនសូមឲ្យរាជ្យព្រះអង្គបានសំរេចនៅផែនដី ដូចនៅ ស្ថានសួគ៌ដែរ ។ នៅកន្លែងណាដែលមានលក្ខណសម្បត្តិរបស់ព្រះអង្គ (សេចក្តីពិត ការអាណិតអាសូរ ភាពទុកចិត្តជាទីបំផុត) គឺបានរកឃើញនៅក្នុង រង្វាស់យ៉ាងល្អដែលបានរកឃើញនគររបស់ព្រះ ។ នៅក្នុងសហគមន៍នេះ មនុស្សរស់នៅក្នុងភាពចុះសំរុងគ្នានៅក្នុងភាពទុកចិត្តគ្នា និងភាពបើកចំហ ចំពោះគ្នាទៅវិញទៅមក ។ នៅក្នុងសហគមន៍នេះ យុត្តិធម៌ និងការអាណិត អាសូរនឹងទទួលជ័យជំនះ ហើយអ្នកពិការ និងធ្វើឲ្យដើរបាន អ្នកខ្វាក់ និងផ្តល់ ពន្លឺឲ្យគេមើលឃើញ អ្នកជាប់ពន្ឋធនាគារ និងត្រូវដោះលែង ឯអ្នកដែលអស់ សង្ឃឹម និងត្រូវបានផ្តល់នូវសេចក្តីសង្ឃឹមឡើងវិញ។

នៅក្នុងប្រទេសកម្ពុជា មានភស្តុតាងជាក់ស្តែងដែលថា អង្ករអាច រក្សាទុកបានរហូតដល់ទៅ១២ខែ មិនមែនគ្រាន់តែរយៈពេល៧ខែតែប៉ុណ្ណោះ នៅពេលដែលអស់អ្នកដែលបានដាច់ជើងដោយសារគ្រាប់មីន គឺត្រូវបាន ជួយឲ្យដើរវិញបាន នៅពេលដែលមនុស្សរស់នៅក្រោមភាពអស់សង្ឃឹមនៃ សេចក្តីទ័លក្ររបស់គេ គឺឲ្យមានសេរីភាពចេញពីការរស់នៅដ៏លំបាកពីមួយ ថ្ងៃទៅមួយថ្ងៃនេះ ។ នៅពេលដែលអ្នកក្រអាចទទួលការខ្ចីប្រាក់ដោយគ្មាន ការចងការប្រាក់ នៅពេលដែលសេចក្តីពិតមានជាទូទៅគ្រប់ទីកន្លែង ពេល ដែលមនុស្សអាចរស់នៅជាមួយគ្នាក្នុងសន្តិភាព និងភាពចុះសំរុងគ្នាដែល ស្ថិតនៅក្នុងការទុកចិត្តដ៏អព្យាក្រិតមួយ និងមានការបញ្ជាក់ពីការអាណិត អាសូររវាងអ្នកជិតខាងនិងអ្នកជិតខាង ពេលដែលមនុស្សធ្វើការជាមួយគ្នាឲ្យ ចេញជាសកម្មភាពពិតនូវអ្វីដែលយើងមិនបានដឹងខ្លួនថា ព្រះបានផ្តល់ សក្តានុពលដល់គ្រប់ទាំងមនុស្សទាំងអស់ ។ ដូច្នេះ មនុស្សដែលបានដើរក្នុង សេចក្តីងងឺត និងឃើញពន្លឺ ។

ពន្លឺ គឺជាពន្លឺរបស់ព្រះជាម្ចាស់ ។ ព្រះយេស៊ូបាននាំពន្លឺនោះមកក្នុង ពិភពលោកនេះ ។ យើងជាអ្នកនាំនូវពន្លឺនោះ គឺជាពន្លឺរបស់ព្រះយេស៊ូ ។ យើងស្វែងរកមធ្យោបាយដើម្បីនាំពន្លឺទៅកន្លែងងងឹត ។ នៅក្នុងការធ្វើដូច្នេះ យើងត្រូវដឹងថា របៀបដែលយើងធ្វើនោះ មានសារៈសំខាន់ជាងអ្វីដែល យើងធ្វើ។ ក្នុងនាមជាអ្នកនាំពន្លឺ យើងឆ្លុះបញ្ចាំងអាកប្បកិរិយា និងអត្តចរិត របស់ព្រះយេស៊ូ ។ នេះគឺជាការប្រសើរបំផុតក្នុងការសរុបឡើងវិញនៅក្នុង ជំហរនៃអ្នកបំពីដែលត្រូវបានទទួលអំណាច ។

ព្រះយេស៊ូបានលើករឿងនេះឡើង នៅពេលដែល ជម្លោះកើតមាន ឡើងក្នុងចំណោមពួកគេ ហាក់បីដូចជាម្នាក់ក្នុងពួកគេ បានតាំងខ្លួនឡើងធ្វើ ជាអ្នកធំជាងគេ ។ ប៉ុន្តែទ្រង់មានបន្ទូលទៅពួកគេថា "អស់ទាំងស្ដេចនៃ សាសន៍ដទៃ គេតែងសោយរាជ្យលើបណ្ដារាស្ត្រ ហើយបណ្ដាជនហៅពួក អ្នកមានអំណាចលើគេ ថាជាអ្នកមានគុណដែរ ប៉ុន្តែមិនត្រូវច្យមានដូច្នោះក្នុង ពួកអ្នករាល់គ្នាឡើយ ឯអ្នកណាដែលធំជាងគេក្នុងពួកអ្នករាល់គ្នា នោះត្រូវ

લ્ક

ប្រព្រឹត្តដូចជាតូចជាងគេវិញ ហើយអ្នកណាដែលនាំមុខគេ នោះដូចជាអ្នកចំពី ដែរ... ប៉ុន្តែខ្ញុំនៅចំពោះអ្នករាល់គ្នា ទុកដូចជាអ្នកចំរ៊ែវិញ<sup>...១៨</sup>។

ព្រះយេស៊ូយាងមកធ្វើជាអ្នកបំរើ ។ យើងបំរើដើម្បីនាំមនុស្សទៅ នគររបស់ព្រះដែលស្ថិតនៅក្រោមអំណាចរបស់ព្រះគ្រីស្ក ។ យើងធ្វើយ៉ាង ដូច្នេះបានដោយជំនឿ ហើយព្រះវិញ្ញាណរបស់ព្រះគ្រីស្ក គឺជាតំណាងពីព្រះ តាមរយៈយើងនៅក្នុងសកម្មភាព និងពាក្យសំដីរបស់យើង ។ យើងកំពុង បំរើក្នុងនាមជាតំណាងរបស់ព្រះគ្រីស្ក ជាមួយប្រាជ្ញាដែលព្រះវិញ្ញាណ របស់ព្រះអង្គកំពុងធ្វើការ ដើម្បីស្ថាបនាច្បាប់របស់ព្រះជាម្ចាស់។ អំណាច ដែលកំពុងតែធ្វើការ គឺជាអំណាចរបស់ព្រះវិញ្ញាណ មិនមែនជាអំណាច របស់ខ្លួនយើងឡើយ ។ តួនាទីរបស់យើង គឺព្រោះគ្រាប់ពូជ ។ កន្ថែងខ្លះនឹង បង្កើតផល ។ យើងមិនមែនជាអ្នកដែលទទួលខុសត្រូវចំពោះការលូត លាស់របស់គ្រាប់ពូជនោះទេ ប៉ុន្តែព្រះជាម្ចាស់ទេតើ ដែលជាអ្នកទទួលខុស ត្រូវចំពោះការនេះ ។ យើងគ្រាន់តែជាអ្នកព្រោះពូជតែប៉ុណ្ណោះ ។

អត្តចរិតរបស់យើងនៅក្នុងព័ន្ឋកិច្ច គឺជាការដឹងគុណមួយដល់ ព្រះគុណដែលរកថ្លែងពុំបានរបស់ព្រះអង្គ ។ ហេតុដែលជំរុញចិត្តយើងឲ្យ បំរើ គឺមិនមែនជាការបន្ទូរបន្ថយដល់កំហុសរបស់យើង ឬចំណេញដល់ គុណសម្បត្តិរបស់យើងនោះទេ ប៉ុន្តែវាជាការអរព្រះគុណដល់ព្រះជាម្ចាស់ ចំពោះអំណរដែលរកថ្លែងពុំបាន ព្រោះវាជាលទ្ធផលដ៏ធម្មតាដែលគួរអរព្រះ គុណ ។ បើធ្វើដូច្នេះបាន នោះយើងនឹងរកអំណរឃើញនៅក្នុងការបំរើ ។

ជនជាតិឥណ្ឌាម្នាក់ដែលបានទទួលរង្វាន់ណូបែលឈ្មោះ រ៉ាថ៊ីនដ្រា ណាត ថាគ័រ (Rabindranath Tagore) បានសរសេរថា ៖

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> ហ្កា ២២: ២៥-២៧ NRSV

្សំបានដេកលក់ ហើយយល់សប្តិថា ជីវិតគឺមានភាពត្រេកអរ ខ្ញុំបានងើបឡើង ហើយរកឃើញថា ជីវិតគឺជាការបំរើ ខ្ញុំបានបំរើ ហើយយល់ឃើញថា ការបំរើគឺសេចក្តីអំណរ ។

តើអន្តភារ អីមស៊ីស៊ី ខុសពី អន្តភារលោភីយ៍ក្រៅរដ្ឋាភិបាលគ្រច់ណា?

សំនួរពីភាពខុសគ្នារវាង "អង្គការគ្រីស្កបរិស័ទ" និង "អង្គការ លោកីយ៍" កើតមានឡើងម្ដងទៀតក្នុងការពិភាក្សានៅក្នុងរង្វង់អង្គការគ្រីស្ក បរិស័ទ ។ មានអង្គការជាច្រើន ដែលបុគ្គលិកម្នាក់ៗមានចេតនាល្អចំពោះ ការងារ មានការគិតគូរយ៉ាងខ្លាំងដល់អ្នកដែលពួកគេបំរើ និងមានចំណង់ ពិតប្រាកដដើម្បីធ្វើឲ្យកិច្ចការកាន់តែប្រសើរឡើងដល់អ្នកក្រីក្រ និងផ្ដល់ឲ្យ មានកិត្តិយសឈានមុខ ។ អ្នកស្ម័គ្រចិត្តរបស់អង្គការ អ៊ីមស៊ីស៊ី ជួបឧបស័គ្គ ជាមួយនឹងសំនួរនេះ ហើយក្នុងការដែលយើងជឿដូច្នេះ គឺមិនគ្រប់គ្រាន់ដើម្បី ឲ្យយើងក្លាយជាអ្នកបច្ចេកទេសដ៏ចំណានបានឡើយ ។ ដូច្នេះហើយ បាន ជាយើងស្វែងរកគ្រប់ទាំងមធ្យោបាយដើម្បីធ្វើសហប្រតិបត្តិការជីវិតខាង វិញ្ញាណរបស់យើងឲ្យចូលទៅក្នុងជីវិតប្រចាំថ្ងៃ ពេលដែលយើងរស់នៅ និង ធ្វើការជាមួយមនុស្សដែលមានប្រពៃណី ឬគតិលោកខុសគ្នា ។

ដូចដែលយើងធ្វើការនៅក្នុងប្រពៃណីអ្នកកាន់ពុទ្ធសាសនាជីវចល និយម គឺយើងត្រូវការបង្គោលដឹកនាំដើម្បីជួយចង្អុលប្រាប់យើងអំពី មធ្យោបាយនៃការងារដែលអាចសហប្រតិបត្តិការទៅភាពខាងវិញ្ញាណនៅ ក្នុងកិច្ចការងាររបស់យើង ប៉ុន្តែមានការគោរពដល់ប្រពៃណីរបស់អ្នកនៅ ក្នុងស្រុក ។ សេចក្តីថ្លែងដូចតទៅនេះគឺជាគំរូខ្លះៗដល់យើង ៖

សន្មតថាអ្នកកាន់ពុទ្ធសាសនាជីវចលនិយម មានសកម្មភាពជីវិត
 ខាងវិញ្ញាណ ដែលមានផលប្រយោជន៍ចាំបាច់ដល់ការបង្កើតឲ្យ
 មានគតិលោករបស់គេ

- ក្លាយទៅជាសិស្សខាងវិញ្ញាណនៃមនុស្ស និងប្រពៃណី
- សន្មតថា ទំនាក់ទំនងដែលមានលក្ខណៈពេញលេញ នឹងមិនត្រូវ
   កើតឡើងបានទេ លុះត្រាតែមានការពិចារណានូវទំហំខាងវិញ្ញាណ
   ជាមុនសិន
- សន្មតថា ទំហំខាងវិញ្ញាណត្រូវតែជាផ្នែកមួយនៃដំណើរការ អភិវឌ្ឍន៍
- សម្តីងរក "ពិធីបុណ្យ<sup>១៩</sup>
- ច្រើពិធីបុណ្យ ដើម្បីសហប្រតិបត្តិការទំហំខាងវិញ្ញាណនៅក្នុង មធ្យោបាយដែលធ្វើឲ្យមានការយល់ដឹងទាំងពីរ ទាំងខាងអ្នកកាន់ ពុទ្ឋសាសនាជីវចលនិយម និងគ្រីស្តបរិស័ទ
- ស្វែងរកមធ្យោបាយដើម្បីឲ្យមនុស្សគេបានដឹងពីគំរូនៃការយោង របស់យើង គឺមកពីសេចក្តីបង្រៀនរបស់ព្រះយេស៊ូ
- ជៀសវាងជម្លោះ ត្រូវសំរាកដើម្បីអនុញ្ញាតឲ្យព្រះវិញ្ញាណរបស់ព្រះ ជាម្ចាស់ធ្វើការ
- សង្ឃឹមថានឹងមានការផ្លាស់ប្តូរនៅក្នុងដំណើរការនេះ
- នៅក្នុងការផ្លាស់ប្តូរគ្នានេះ ត្រូវចូលទៅដោយមានទំនាក់ទំនងយ៉ាង
   ល្អ ជាជាងការប្រឈមមុខជាមួយគ្នា ។

នៅពេលដែលគតិលោក ឬការដាក់ជំនឿយ៉ាងជ្រៅទៅលើអ្វីមួយ បញ្ចេញឲ្យឃើញ នោះពេលសមាធិ គឺពិតជាមាននៅរៀងរាល់ថ្ងៃនៃជីវិត ។ នេះគឺជាពេលដែលមូលដ្ឋាននៃការសន្មតត្រូវបានសាកល្បង ។ ក្នុងនាមជា

<sup>&</sup>quot; ចន ស្ទូវីដ, ភាពគ្រប់ជ្រុងជ្រោយនៃអត្ថបទព្រះគម្ពីរ: ទំនាក់ទំនងវេវាង ព្រះជាម្ចាស់ មនុស្ស និងការប្រព្រឹត្តិរបស់មនុស្ស, សិក្ខាសាលាមួយដែលមាន ការទាក់ទាញ (Brwood, Victoria: អង្គការទស្សនៈពិភពលោក អូស្ត្រាលី, ១៩៩៤), ១២៥ ។

អ្នកអភិវឌ្ឍដែលចាកចេញពីប្រពៃណីរបស់ខ្លួន យើងនាំមកដល់ប្រពៃណីថ្មី នៃភាពខាងវិញ្ញាណមួយ និងគតិលោកនៅក្នុងការដែលយើងបង្កើតទំនាក់ ទំនង ធ្វើការសំរេចចិត្ត និងការកំណត់អាទិភាពផ្សេងៗ ។ ហេតុការណ៍នេះ កើតឡើង ឬមិនកើតឡើង អាស្រ័យលើយើងជាអ្នកយល់ច្បាស់អំពី ការនេះដែរ ។ យើងត្រូវតែសន្មតថា អ្នកកាន់ព្រះពុទ្ធសាសនាជីវចលនិយម មានគំរូនៃការបំរើដល់ខ្លួនរបស់គាត់ក្នុងមធ្យោបាយដូចគ្នា ។ នៅពេលដែល យើងចាប់ផ្តើមទទួលស្គាល់ពីសារៈសំខាន់នៃគតិលោករបស់យើង យើងនឹង យល់ដឹងពីសេចក្តីត្រូវការ ដើម្បីទទួលស្គាល់ភាពខាងវិញ្ញាណក្នុងចំណោម មនុស្សដែលយើងរស់នៅជាមួយ ។

នៅក្នុងកិច្ចការងាររាល់ថ្ងៃរបស់យើង ក្នុងនាមជាអ្នកអភិវឌ្ឍគ្រីស្ក បរិស័ទ យើងត្រូវតែមានការដឹងខ្លួនថែមទៀតនូវកន្លែងណាដែលព្រះ ជាម្ចាស់ទ្រង់ធ្វើការ ។ នៅពេលដែលយើងធ្វើដូច្នេះ យើងនឹងក្លាយទៅជា អ្នកដែលរវាសដឹងដល់កន្លែងផ្សេងៗទាំងប៉ុន្មាន ដែលភាពខាងវិញ្ញាណនៃ អ្នកកាន់ពុទ្ធសាសនាជីវចលនិយមមានគ្រោងសំនួរ និងដំណោះស្រាយ ចំពោះបញ្ហាអភិវឌ្ឍន៍ ។ មានពេលសមាធិដែលផ្តល់ពេលវេលាឲ្យយើងមាន ទំនាក់ទំនងភាពខាងវិញ្ញាណរបស់ខ្លួនយើង ។ យើងទំនាក់ទំនងជំរៅនៃជំនឿ របស់យើង ហើយយើងស្វែងឲ្យយល់ដឹងនូវជំរៅជំនឿស្រដៀងគ្នារបស់អ្នក កាន់ពុទ្ធសាសនាជីវចលនិយមផងដែរ ។ យើងធ្វើយ៉ាងដូច្នេះដោយសេចក្តី គោរព និងសុភាព ជាជាងធ្វើដោយភាពវាយប្រហារ "សេចក្តីពិត" នៃដំណឹង ល្អចំពោះអ្នកដទៃ<sup>ស</sup> ។

<sup>™</sup> បណ្ឌិត ណានថាចាយ និងបណ្ឌិត អ៊ូបុនវ៉ាន ជាប្ដីប្រពន្ធនិងគ្នា ពួក គាត់ជា គ្រីស្ដបរិស័ទថៃ ហើយអតីតជាព្រះសង្ឃ និងដូនជីនៃព្រះពុទ្ធសាសនា បានសរសេរ doctoral theses ស្ដីពីការទទួលយកដែលជាគុណតម្លៃក្នុងការ ប្រាស្រ័យទាក់ទង់នៃជំនឿ ។ ដំណោះស្រាយបែបនេះអាស្រ័យលើ គត់លោក

ďm

ក្នុងរឿងដែលភ្ជាប់មកជាមួយនេះ ខ្ញុំសូមធ្វើការសរុបពិពណ៌នាពី គំនិតនេះ ។ មានក្រុមជីកអណ្ដូងមួយក្រុម បានសំរេចចិត្តដើម្បីជីកអណ្ដូង នៅកន្លែងមួយ ។ ពួកគេក៏បានយកដីមកធ្វើជាគំរូដើម្បីត្រួតពិនិត្យជាមួយ តារាងរបស់គេ ដោយប្រើបច្ចេកវិទ្យាទំនើបដើម្បីធ្វើការសំរេចចិត្ត ។ ទោះបីជា យ៉ាងណាក៏ដោយ អ្នកភូមិនៅទីនោះដឹងថា វាមានតែគ្រូទេដែលយល់អំពីការ ទាំងនោះ ហើយធ្វើការសំរេចចិត្តបាន ។ សំរាប់ពួកគេ នេះគឺជាពេលសមាធិ គឺជាពេលដែលជំនឿរបស់គេធ្វើឡើងដោយមានការសំរេចចិត្តដ៏ល្អិតល្អន់ ។ អ្នកបច្ចេកទេសពិនិត្យដី និងតារាងវិភាគ គឺក្លាយទៅជាមធ្យោបាយចម្លែកនៃ ការប្រើសិល្ប៍ ដើម្បីធ្វើការសំរេចចិត្តទៅវិញ ។ លោក ស្ងួរវត (Steward) និយាយថា ៖

អ្នកភូមិនោះយល់ខុសក្នុងការមើលឃើញការជ្រើសរើស វិធីនេះទុកដូចជាការប្រើសិល្ប៍ ប៉ុន្តែពួកគេមានភាពត្រឹមត្រូវ ក្នុងការមើលវាទុកដូចជាពេលសមាធិទៅវិញ ។ វាប្រហែល ជាជំនឿឆ្វេង ក៏ប៉ុន្តែយើងមិនគួរបំភ្លេចទេថា ភាពអស្ចារ្យ ទាំងឡាយនៅជុំវិញខ្លួនយើង ហើយនៅក្នុងសកម្មភាព ទាំងប៉ុន្មានដែលយើងធ្វើគ្រប់ពេលទាំងអស់ផង ។ " (ឯកសារ ភ្ជាប់ទី១)

និងវប្បធម៌ក្នុងការទំនាក់ទំនងរបស់ជនជាតិថៃ ។ ពួកគាត់កំពុងតែ ទិតទំប្រឹងប្រែងដើម្បីពង្រឹងចំណេះដឹងដល់អ្នកតំណាងគ្រីស្តបរិស័ទក្នុងប្រទេស ថៃ ។ ក្នុងគំនិតរបស់ពួកគាត់ ដំណោះស្រាយចំពោះមុខក្នុងការទំនាក់ទំនងដំណឹង ល្អ គឺអាចនាំមនុស្សឲ្យកាន់តែឃ្វាតត្វាយឡើង ។ ដូច្នេះវិធីសាស្ត្រដែលស្ងៀម ស្ងាត់ ការទទួលយក និងវិធីសាស្ត្រដែលមានហេតុផល ដែលផ្តើមចេញពី សេចក្តីប្រាថ្នាចង់បានការសេទៅដែលប្រកបទៅដោយភាពត្រឹមត្រូវ និងសុចាិត និងនាំមនុស្សគ្នោះទៅកេអាណាចក្រដឹមស់កល្បបេស់ព្រះជាម្ចាស់ ។ 21 អ្នកបំរើ, ភាពគ្រប់ជ្រុងជ្រោយនៃព្រះគម្ពីរ ។

ដោយចាប់យកពេលសមាធិ យើងជៀសវាងហេតុផលដែលជា លោកីយ៍ ហើយផ្តល់នូវការទទួលស្គាល់ដល់ភាពអស្ចារ្យលើសពីធម្មជាតិ ។ សេចក្តីត្រូវការនេះ មិនអាចសំរេចបាននៅក្នុងរបៀបធ្វើឲ្យមានភាពអាក់អន់ ចិត្តនោះឡើយ ។ ការចាប់ផ្តើមដ៏សាមញ្ញមួយជាមួយបញ្ហា (ការរកកន្លែង ប្រសើរដើម្បីជីកអណ្តូង) ហើយផ្តល់នូវការទទួលស្គាល់ដល់ព្រះអាទិករ ដែលបានបង្កើតពិភពលោកដែលមានសណ្តាប់ធ្នាប់ ហើយអនុញ្ញាតឲ្យយើង យល់ដឹងខ្លះៗនូវភាពអាថិកំប៉ាំងរបស់ធម្មជាតិ ។

## សរុបសេចក្តី

មានបញ្ហាជាច្រើនពាក់ព័ន្ឋទៅនឹងពួកលោកខាងលិច ដែលចូលមក
"អភិវឌ្ឍ" ប្រទេសដែលមិនទាន់អភិវឌ្ឍ ។ ចេតនាល្អតែមួយគត់ នឹងមិន
អាចឲ្យជៀសផុតពីគ្រោះថ្នាក់បានឡើយ ។ ភាពឆាប់ដឹងខ្លួន ការបន្ទាបខ្លួន និង
ភាពស្ឋិន្នស្នាលជាមួយប្រជាជនដែលរស់ក្នុងប្រពៃណីថ្មី គឺជាការចាំបាច់ ។
នៅក្នុងការប្រាស្រ័យទាក់ទងនេះ អ្នកដែលមកថ្មីត្រូវការមកស្វែងយល់ពី
គតិលោក និងភាពខាងវិញ្ញាណរបស់មនុស្ស ។ ភាពខាងវិញ្ញាណ គឺជាផ្នែក
សំខាន់មួយនៃការយល់ដឹង ។ ការបដិសេធភាពខាងវិញ្ញាណរបស់ខ្លួនឯង
និងមនុស្សដែលយើងត្រូវបំរើ គឺជាការធ្វើឲ្យយើងមានរូបភាពមិនពេញ
លេញ ហើយកម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍ទាំងអស់នឹងលំអៀងទៅរកភាពសើៗ ដែលមិន
អាចស្ថិតស្ថេរបានឡើយ ។ ភ្នាក់ងារអភិវឌ្ឍ "លោកីយ៍" ភាគច្រើនទទួល
ស្គាល់សារៈសំខាន់នៃការរួមបញ្ចូលសង្គមមជ្ឈដ្ឋានគតិលោកនៅក្នុងភាព
ទំនាក់ទំនងរបស់ពួកគេ ។

ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ដោយ អ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍គ្រីស្តបរិស័ទភាគ ច្រើនមានការយកចិត្តទុកដាក់ជាទីបំផុតចំពោះសេចក្តីបង្រៀនរបស់ព្រះយេស៊ូ នៅក្នុងភាពជាព្រះ និងក្នុងទំនាក់ទំនងមនុស្សទុកដូចជាមូលដា្ឋនសំរាប់ខាង វិញ្ញាណរបស់ពួកគេ ។ អ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍ទាំងអស់នេះទទួលស្គាល់ទំហំខាង វិញ្ញាណនៃការចែកចាយទៅវិញទៅមករវាងអ្នកអភិវឌ្ឍ និងអ្នកដែលទទួល ការអភិវឌ្ឍន៍ ។ យើងចាប់ផ្ដើមកន្លែងណាដែលគេរស់នៅ និងគតិលោក របស់គេ ។ ការនេះនឹងរួមបញ្ចូលសេចក្ដីពន្យល់របស់គេអំពី វិញ្ញាណអាក្រក់ និងហេតុអ្វីបានជាការអាក្រក់កើតឡើង ។ យើងសនួនា និងចូលឲ្យជ្រៅទៅ ដល់ការព្យាយាមឲ្យយល់ពីគតិលោករបស់ពួកគេ ។

យើងធ្វើយ៉ាងដូច្នេះ ទុកដូចជាសិស្ស និងគ្រូ ដោយមានការបន្ទាប
ខ្លួន គោរព និងដោយទំនុកចិត្តថា យើងមានរាជសារដែលពេញដោយ
សក្កានុភាព ដើម្បីបង្កើតឲ្យមានជីវិតប្រសើរឡើងដល់អ្នកដែលទទួលការ
អភិវឌ្ឍន៍ ។ ការធ្វើ និងជំហរនៃអ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍គ្រីស្តបរិស័ទ គឺមាន
អត្តចរិតប្រសើរ ដោយមានភាពជាអ្នកដឹកនាំបែបបំរើ ។ អ្នកដែលទទួលការ
អភិវឌ្ឍន៍នឹងមើលមកយើងដោយសេចក្តីសង្ឃឹម ទុកដូចជាអ្នកដែលមាន
ជំនាញទៅលើកន្លែងធ្វើការរបស់គេ ។ សេចក្តីសង្ឃឹមនេះ និងបង្កើតនូវ
ឧកាសដើម្បីភ្ជាប់ទំនាក់ទំនងទៅនឹងភាពខាងវិញ្ញាណរបស់ខ្លួនយើង ។

អ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍គ្រីស្តបរិស័ទស្វែងរកការថ្លាស់ប្តូរជំនឿ និងអត្ត ចរិតទាំងឡាយណាដែលធ្វើឲ្យផ្តាច់នូវកម្លាំង ព្រមទាំងធ្វើឲ្យអ្នកដែលត្រូវ អភិវឌ្ឍក្លាយជាទាសករ ។ ឧទាហរណ៍ សេចក្តីបង្រៀនពីការរលាកក្រពះ បណ្តាលមកពីមេរោគបាក់តីរី គឺជាការបើកទ្វារមួយដល់សេចក្តីបង្រៀនអំពី តម្លៃអនាម័យដែលយើងគួរទប់ស្កាត់ ។ កត្តាដែលធ្វើឲ្យទន់ខ្សោយនូវគតិ លោករបស់ពួកគេ នឹងត្រូវតែមានការផ្លាស់ប្តូរ ។ ការអភិវឌ្ឍន៍ដែលជះ ឥទ្ឋិពលយូរអង្វែង គឺអាចទទួលលទ្ធផលបាននៅពេលដែលមានការផ្លាស់ ប្តូរជំនឿ និងតម្លៃ ។ មនុស្សដែលបានទទួលការផ្លាស់ប្តូរនឹងមានតម្លៃផ្គត់ ផ្គង់ដល់សុខភាពរស់នៅក្នុងសហគមន៍ ។ យើងបានឃើញម្តងហើយម្តង ទៀតថា កម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍ដែលគ្មានការផ្លាស់ប្តូរនេះនឹងស្ថាប់មួយរំពេច នៅពេលដែលភ្នាក់ងារអង្គការនេះចាកចេញបាត់ទៅ ។

គោលដៅនៃការអភិវឌ្ឍន៍របស់គ្រីស្តបរិស័ទ និងពុទ្ឋបរិស័ទ មាន ភាពស្រដៀងគ្នាជាច្រើន ។ នេះជាការដែលអាចរាប់ជាមូលដ្ឋានសំរាប់ការ អភិវឌ្ឍន៍នៅក្នុងប្រទេសអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ឋសាសនា ហើយក៏អាចក្លាយទៅជា មូលដ្ឋានគ្រឹះលើការសាងសង់កម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍ឡើង ។

មានតម្លៃយ៉ាងជ្រាលជ្រៅនៅក្នុងជំនឿអ្នកកាន់ព្រះពុទ្ឋសាសនា ដែលអាចផ្តល់ភាពវិជ្ជមានដល់គ្រប់ទាំងកម្មវិធីអភិវឌ្ឍន៍ទាំងអស់ ។ នៅក្នុង ដំណើរការនេះ ក្នុងនាមជាអ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍ ត្រូវតែស្វែងរកមធ្យោបាយនាំ ការផ្តាស់ប្តូរជូនដល់អ្នកដែលត្រូវអភិវឌ្ឍ ហើយដូចគ្នាដែរ អ្នកដែលត្រូវ អភិវឌ្ឍសង្ឃឹមថានឹងមានការផ្លាស់ប្តូរដែរ ។ នេះនឹងក្លាយទៅជាដំណើរ ការធម្មជាតិមួយក្នុងការផ្តល់ និងទទួល ។ ក្នុងការចូលរួមរាល់ថ្ងៃរបៀបនេះ អ្នកធ្វើការអភិវឌ្ឍន៍នឹងស្វែងរកពេលសមាធិ នៅពេលដែលជំរៅនៃជំនឿ និងគតិលោកត្រូវបានចោទជាសំនួរ ។ នេះគឺជាឱកាសមួយសំរាប់ការផ្លាស់ប្គុរ រវាងគ្នាទៅវិញទៅមក ហើយត្រូវតែឆក់យកឲ្យបាន ។

គឺជាភាពចាំបាច់ដែលយើងមានទេវសាស្ត្រអាចក្រវាត់បានល្អ ដើម្បី ចំរុងទុកជាមូលដ្ឋានសំរាប់អ្វីដែលយើងធ្វើ ហើយយើងធ្វើកិច្ចការនេះដោយ របៀបណា ។ គំរូទេវសាស្ត្រដែលប្រើជាប្រយោជន៍បានល្អ គឺជាការទទួល យកនូវគំនិតដែលជឿថា ម៉ឺនុស្សយើងត្រូវបានបង្កើតឡើងក្នុងរូបអង្គរបស់ ព្រះ ។ រូបភាពជាទូទៅនេះ គឺមាននៅក្នុងមនុស្សគ្រប់ប្រពៃណី និងស្បែក សម្បូរ ។ ជាមួយការទាំងអស់នេះ សុទ្ធតែជាមូលដ្ឋានដែលគ្រប់មនុស្សទាំង អស់ត្រូវតែទទួលនូវការគោរព ។ មានពេលដែលនឹងអាចឲ្យយើងសម្ថឹងទៅ រកភាពដូចគ្នាបានក្នុងចំណោមមនុស្ស ជាជាងមើលពីភាពខុសគ្នា ។ វានឹងត្រូវ បានសន្មតដល់គ្រប់មនុស្សទាំងអស់ថា ពួកគេមិនទាន់បានអភិវឌ្ឍនូវ សក្ដានុពលដែលព្រះជាម្ចាស់ប្រទានឲ្យនោះឡើយ ។

គោលដៅរបស់អ្នកអភិវឌ្ឍគ្រីស្តបរិស័ទ គឺដាំអាណាចក្ររបស់ព្រះ ដើម្បីនាំមកឲ្យមនុស្សនូវលក្ខណសម្បត្តិរបស់ព្រះ ដែលទ្រង់បានបង្ហាញឲ្យ ឃើញនៅក្នុងទំនាក់ទំនងរបស់មនុស្ស ។ កិច្ចការនេះសំរេចបាននៅក្នុង មធ្យោបាយនៃការដែលមិនបង្ខិតបង្ខំគ្នាឡើយ ប៉ុន្តែសំរេចបានដោយការ បន្ទាបខ្លួន ចរិតល្អ និងសេចក្តីស្រឡាញ់ដែលមិនសង្ឃឹមចង់បានមកវិញ ។

អ្នកអភិវឌ្ឍគ្រីស្តបរិស័ទទទួល "គំនិតរបស់ព្រះគ្រីស្ត" ធ្វើការជា តំណាងឲ្យព្រះគ្រីស្ត ។ យើងជាអ្នកព្រោះពូជជាមួយសេចក្តីសប្បុរស ធ្វើតាម គំរូនៃសេចក្តីពិត អាណិតអាសូរ និងភាពទំនុកចិត្តបំផុតរបស់ព្រះជាម្ចាស់ នោះការទាំងអស់ព្រះអង្គទ្រង់និងទទួលខុសត្រូវ ។

## ឯកសារភ្ជាច់ប៉ាចូយជី១

(ដកស្រង់ចេញពីភាពគ្រប់ជ្រុងជ្រោយនៃព្រះគម្ពីរ ទំព័រ ៦៥-៦៦)

អ្នកជំនាញជីកអណ្ដូង បានយកដីមកធ្វើការវិភាគទៅតាមតារាង ដែលគេបានសិក្សា ។ អ្នកជីកអណ្តូងបានពិភាក្សាអំពីតារាងនោះដល់ក្រុម របស់គាត់នៅក្នុងភាសាដែលអ្នកភូមិនៅទីនោះមិនអាចយល់បាន ។ អ្នកជីក អណ្តូងចាប់ផ្តើមធ្វើចលនាដល់ការសំរេចចិត្ត ។ តើមានអ្វីកើតឡើង?

ចំពោះយើង ការហ្វឹកហ្វឺន និងសង្គមនៅលោកខាងលិច វិទ្យា សាស្ត្រទាន់សម័យកំពុងតែកើតមានឡើង ។ ពត៌មាន គឺត្រូវបានប្រមូលដើម្បី ជួយដល់ការសំរេចចិត្តយកកន្លែងណាដែលអាចជីកអណ្តូងបានបន្ទាប់ ។ នេះគឺគ្រាន់តែជាសកម្មភាពបច្ចេកវិជ្ជាប៉ុណ្ណោះ ។ គ្មានអ្វីដែលជាភាពអស្ចារ្យ លើសពីធម្មជាតិនោះឡើយ ។

ចំពោះអ្នកភូមិវិញ ប្រហែលជាមានការបកស្រាយខុសគ្នាទាំងស្រុង តែម្តង ។ ពួកគាត់អាចគិតថា អ្នកជីកអណ្តូងទាំងនោះ ពិគ្រោះគ្នាអំពីដីនៅត្រង់ កន្លែងជីកអណ្ដូងនោះ ដោយប្រើចំណេះអាថិកំប៉ាំងដែលជាមន្ដអាគមគាថា ទៅវិញ ។ មន្តអាគម គឺជាទម្លាប់ដែលពួកគាត់ប្រព្រឹត្តិ និងប្រតិបត្តិ ។

តើនរណាជាអ្នកត្រឹមត្រូវ? ប្រសិនបើយើងលឿនពេកក្នុងការគិតពី ភាពសមរម្យរបស់ពួកលោកខាងលិច ដែលមានការយល់ដឹងពីរឿងពិភព លោក យើងនិយាយថា "តាមពិតគឺ យើងត្រឹមត្រូវ ។ ចំណែកឯពួកអ្នកភូមិ នោះវិញ គឺគ្រាន់តែមានជំនឿឆ្វេងនិយមៈ ។

មិនយូរប៉ុន្មានក្រោយមក ការឆ្លុះបញ្ចាំងនៃការគោរពដ៏ខ្លាំងក្លាមួយ អាចដឹកនាំយើងទៅរកភាពសំខាន់មួយថែមទៀត ។ នោះវានឹងអាចជួយយើង ក៏ដូចជាជួយដល់អ្នកភូមិដូចគ្នាដែរ ។

ត់រិះ នៃបច្ចេកវិជ្ជារបស់យើង គឺតាមពិតទៅឆ្លុះបញ្ចាំងនូវសកម្មភាព និងលក្ខណសម្បត្តិរបស់ព្រះ ។ ភាពថ្នៃប្រឌិត គំនិតស៊ើបអង្កេត ត្រូវបាន បង្កើតឡើងដោយព្រះជាម្ចាស់ដែលមានភាពថ្នៃប្រឌិត មានហេតុផល និង បង្កើតឡើងដោយមានរបៀបរៀបរយ ការរកឃើញត់រិះនៃបច្ចេកវិជ្ជា គឺប្រើ សំរាប់ការជ្រើសរើសទីកន្លែងដើម្បីជីកអណ្ដង ។

ប្រសិនបើយើងមានភ្នែកដែលអាចមើលឃើញ យើងគួរដឹងខ្លួនថា ការជ្រើសរើសទីកន្លែងជីកអណ្ដូង គឺជាពេលសមាធិ ។ ជាពេលដើម្បីទទួល ស្គាល់ពីឥទ្ធិពលនៃកិច្ចការរបស់ព្រះនៅក្នុងប្រវត្តិសាស្ត្រ ។ ជាពេលដែល គ្រូវបញ្ឈប់ ហើយផ្ដល់ការអរព្រះគុណចំពោះអំណោយរបស់ព្រះសំរាប់ យើងនៅក្នុងការដែលយើងប្រើយ៉ាងណាឲ្យបានប្រសើរចំពោះរបស់ដែល ព្រះជាម្ចាស់បានបង្កើតមក ។

អ្នកភូមិមានកំហុសក្នុងការមើលមកការជ្រើសរើសកន្លែងថាជា មន្តអាគម ប៉ុន្តែពួកគេមានភាពត្រឹមត្រូវនៅពេលដែលពួកគេមើលទុកដូចជា ពេលសមាធិ ។ ប្រហែលជាពួកគេមានជំនឿឆ្វេងនិយម ប៉ុន្តែពួកគេមិនដែល បំភ្លេចពីភាពអស្ចារ្យលើសពីធម្មជាតិនៅជុំវិញពួកគេ ហើយរស់នៅសកម្មភាព របស់យើងគ្រប់ពេលទាំងអស់ ។ ប៉ុន្តែរឿងនេះមានរូបភាពមួយជ្រុងផ្សេង ទៀតទៅវិញ ជារឿងដែលវិតតែងងឺតឡើង ។

ប្រសិនបើកត្តាជាច្រើននៃការជីកអណ្ដូងនេះ មានសក្កានុពលដល់ ពេលសមាធិ ដូច្នេះតើពាក្យអ្វីដែលយើងបញ្ជូនទៅដល់មិត្តភក្កិក្នុងភូមិរបស់ យើង នៅពេលដែលបរាជ័យក្នុងការធ្វើសកម្មភាពថា វាហាក់បីដូចជាការពិត? នៅពេលដែលយើងរាប់ការជ្រើសវើសទីកន្លែង ទុកដូចជារឿងធម្មតានៃ ជំនាញបច្ចេកវិជ្ជា គឺយើងកំពុងធ្វើការមួយដែលមានការពីរយ៉ាង ហើយការ ទាំងពីរនោះ គឺអាក្រក់ទាំងពីរ ។ ប្រសិនបើយើងមិនរវាសរវៃដឹងថា តើអ្នក ភូមិនៅក្នុងស្រុកនោះនឹងកាត់ស្រាយសកម្មភាពពួកគេយ៉ាងណា ហើយបើ យើងមិនធ្វើការពន្យល់ទេ នោះយើងកំពុងបន្ថែមកម្លាំងឲ្យគតិលោកមុន វិទ្យាសាស្ត្ររបស់ពួកគេហើយ ។ ក្រុមបច្ចេកវិជ្ជាគ្រីស្គបវិស័ទហាក់ដូចជា កំពុងប្រើមន្តអាគម ។

'ប្រសិនបើយើងមានប្រាជ្ញាល្មមដើម្បីឲ្យយល់ថា តើពួកគេនឹងកាត់ ស្រាយការជ្រើសរើសទីកន្លែងនោះយ៉ាងណា ប៉ុន្តែផ្តល់នូវការពន្យល់ខុស (សកម្មភាពគឺគ្រាន់តែជាសកម្មភាព បច្ចេកវិជ្ជាគ្មានអ្វីពាក់ព័ន្ឋនឹងមន្តអាគម ឬភាពអស្ចារ្យលើសធម្មជាតិអ្វីឡើយ) យើងគ្រាន់តែធ្វើឲ្យគតិលោករបស់ ពួកគេមិនទាក់ទងទៅនឹងសាសនា ។ ជាលទ្ធផល យើងកំពុងតែបញ្ជូនភាព ងងឹតងងល់ខាងវប្បធម៌ទៅហើយ ។



## Translating for Understanding

Russell H. BOWERS, Jr.

e have here indeed what may very probably be the most complex type of event yet produced in the evolution of the cosmos." What is this most complex of events? The replication of the DNA molecule? The interaction of subatomic particles? The courtship ritual of a rare jungle bird?

No, it is translation. So many obstacles threaten the process!

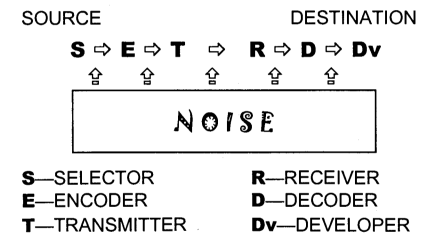
Communication consists of one person with an idea trying to replicate that idea—with all its particularities and nuances—in the mind of another. His idea bears neither size, shape, nor weight, but consists only of a flickering mental image. So the speaker must choose codes called "words" to represent it. Depending on how vivid his idea, and how vast his vocabulary and precise his syntax, he may or may not choose appropriate words. Then he must shape with his mouth the words chosen in his mind. But sometimes words stumble as they step

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>I. A. Richards, "Toward a Theory of Translating," in *Studies in Chinese Thought*, ed. Arthur F. Wright (Chicago: University of Chicago Press, 1953), 250.

over tongue and teeth. Thus the words spoken may not match the words chosen.

Next, the hearer must take in precisely what the speaker has sent out. But if a sudden noise interrupts or the hearer's attention wanders, he might miss what was said. "Three" may be heard as "tree" or "free" or "thirty." Even if the correct word is heard, the hearer may assign a different meaning to it. If I say "blue," what do you see? Pale blue like in the sky along the horizon? Royal blue? Navy? Slate? Do abstracts like "love" or "generosity" mean the same to all people?

Richards proposes a schematic to represent communication in one language:



Translation requires at least *two* of these processes in order for communication to succeed. The translator serves as Destination for the Source Language utterance, and then as the Source for the Target Language utterance. Obviously there are many opportunities for "noise"—imprecision and misunderstanding—to enter and derail the process.<sup>2</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Ibid.

Because of such difficulties Heidegger despaired of even the possibility of translation.<sup>3</sup> Some biblical translators inquire whether certain texts can be translated correctly because of "obligatory categories" in the receptor languages absent from the biblical languages.4 Even if translation is possible, none generates the impact of the original.

> ... the work of translation is just like chewing food that is to be fed to others. If one cannot chew the food oneself. one has to be given food that has already been chewed. After such an operation, however, the food is bound to be poorer in taste and flavor than the original.5

Be that as it may, Christians must translate. If the church is to disciple all nations as Jesus commanded, and if representatives from every language are to enjoy the Kingdom, the word originally sounded in Hebrew, Aramaic, and Greek must echo in Khmer, Angave, and English.

### **Basic Approaches**

But how do we make that happen? In what ways must the translation mirror the original? What rules govern the process?

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Allan Bloom, The Closing of the American Mind (New York: Simon and Schuster, 1987), 54. By contrast, some claim that one book—the Bible was "made to be translated." William Muir, Our Grand Old Bible, 2nd ed. (London: Morgan and Scott, 1911), 233, says, ". . . the record has shown how truly the Bible is a book made to be translated. As has been well said, the Bible of all books loses least of its force and dignity and beauty by being translated into other languages wherever the version made is not erroneous." But he offers no objective data to substantiate this assertion.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Roger L. Omanson, "Can You Get There from Here? Problems in Bible Translation," Christian Century 105 (June 22-29, 1988):605f.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Kumarajiva, fifth-century A.D. translator of Buddhist texts into Chinese, cited in Fung Yu-Lan, A Short History of Chinese Philosophy, ed. Derk Bodde (New York: Macmillan, 1948), 15. Robert Henry Robins, "Language," in Encyclopaedia Britannica, 15th ed., says that almost invariably in translation something of the author's original intent is lost.

All translation should convey into the receptor language the literal *meaning* of the original. An English translation should therefore produce in my mind the same picture that comes to yours when you read the Khmer original. Thus when we describe one translation as "literal" we are not referring to *meaning*, since *all* translation should convey the literal *meaning* of the original document. However, not all translation transfers the *form* of the first to the second. That is, the word order and grammar may differ. In fact, very often they *must* differ!

There are two basic approaches to translation. The first, the "literal" approach (a poor title since, as mentioned above, all good translation seeks to be literal in meaning), seeks to preserve the linguistic form of the source language. The second, or idiomatic approach, attempts to convey the literal meaning of the original in a linguistic form natural to the receptor language, regardless of whether that form parallels the form of the source. These two basic approaches give rise to four types of translation—the highly literal, the modified literal, the idiomatic, and the unduly free. These lie along a continuum with no sharp lines of demarcation between them. Of these, only the modified literal and the idiomatic are acceptable.

A problem with a highly literal translation is that, though it may accurately duplicate the vocabulary and syntax of the original, the translation conveys muddles or no *meaning* to the reader. Any translation that the translator wants the readers to understand should be pro-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>John Beekman and John Callow, *Translating the Word of God* (Grand Rapids: Zondervan, 1974), 19–21. Mildred L. Larson, *Meaning-Based Translation: A Guide to Cross-Language Equivalence* (New York: University Press of America, 1984), 17, sees seven types of translation in the continuum—very literal, literal, modified literal, inconsistent mixture, near idiomatic, idiomatic, and unduly free. The translator's goal, according to Larson, is to produce an idiomatic translation. The need for naturalness of expression was recognized by Hans-Georg Gadamer, *Truth and Method*, ed. Garrett Barden and John Cumming (New York: Continuum, 1975), 358: "But no text and no book speaks if it does not speak the language that reaches the other person." Most sources agree that, to generate maximum impact, a translation should not *sound like* a translation.

duced according to the "absolute rule that translation occurs not between words but between meanings."7

Centuries ago Aquila translated the Hebrew Old Testament into Greek, trying to reflect every detail of the original in his translation. The result was that he carried "Hebraism to an extreme, turning the Hebrew literally into Greek in defiance of Greek idiom."8 Consequently his translation "violates" Greek grammar and terminology. The "mechanical and tortured literalness"10 of Aquila's work and its often unintelligible Greek<sup>11</sup> suggest that it was never intended for popular use. Instead it aided teachers who already knew Hebrew, and served in an interpretive rather than a literary role.<sup>12</sup> If it is true "that translation occurs . . . between meanings" then perhaps what Aquila produced was not a translation. Highly literal renderings baffle the reader, obscure the message, and make the work seem ridiculous, obviously foreign, and of little relevance.13

A highly literal translation is unacceptable because it conveys little meaning, or because it sounds unnatural. An unduly free translation, on the other hand, fails because it changes the source data. Nowlin criticizes the English Living Bible because Taylor was too free with the original, allowing historical, theological, and lexical distortions to sully the work.<sup>14</sup> Taylor's "translation" is understandable to the English

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Jacques Barzon and Henry F. Graff, *The Modern Researcher*, 4th ed. (San Diego: Harcourt Brace Jovanovich, 1985), 350.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>F. G. Kenyon, The Text of the Greek Bible, 3<sup>rd</sup> ed., rev. and aug. A. W. Adams (London: Duckworth, 1975), 19.

Sidney Jellicoe, The Septuagint and Modern Study (Oxford: Oxford University Press, 1968), 314.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Frank Moore Cross, Jr., The Ancient Library of Qumran and Modern Biblical Studies, The Haskell Lectures 1956-1957, rev. ed. (Garden City, New York: Anchor, 1961), 180, n. 26.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Jellicoe, Septuagint, 108.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>Ibid., 77.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>Beekman and Callow, *Translating*, 26, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>Gene Nowlin, The Paraphrased Perversion of the Bible, ed. D. A. Waite (Collingswood, New Jersey: The Bible For Today, 1974).

reader (unlike Aquila for the Greek reader), but it distorts the meaning of the original.

#### Dynamic Equivalence

The safe course for translation lies between these extremes, employing the strengths and abandoning the weaknesses of each. The *data* of the source document must be retained, but the linguistic *forms* by which that data is conveyed may be altered to fit the patterns of the receptor language. While retaining faithfulness to the *content and intent* of the original, we may abandon formal equivalence in *structure* and opt for dynamic equivalence.

This attention to the response of the reader of the translation, rather than on reproducing the form of the original, has been called a "new focus" in translating.<sup>15</sup> But it is not entirely new, since Jerome (c. 347–419), Luther (1483–1546), and Dolet (1509–46) all advocated altering *form* to convey correct *meaning*.<sup>16</sup> Rebutting the accusation that he had mistranslated a letter, Jerome laid down the principle that "in translating from the Greek... I render sense for sense and not word for word."<sup>17</sup> However, though the "new focus" is not entirely new, its recent development does parallel the evolution of the new hermeneutic, with its emphasis on the existential concerns and response of the interpreter.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>Eugene Nida and Charles R. Taber, *The Theory and Practice of Translation*, Helps for Translators, vol. 8 (Leiden: Brill, 1974), 1.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>Eugene A. Nida, *Toward a Science of Translating* (Leiden: Brill, 1964), 12–16.

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>Jerome, Letter 57 "To Pammachius on the Best Method of Translating," in St. Jerome: Letters and Select Works, vol. 6 of A Select Library of Nicene and Post-Nicene Fathers of the Christian Church, 2<sup>nd</sup> series, trans. with a Prolegomena and Explanatory Notes under the editorial supervision of Philip Schaff and Henry Wace (New York: The Christian Literature Co., 1893), 5. The deleted words are the parenthetical "except in the case of the holy scriptures where even the order of the words is a mystery". Jerome's exception is unfortunate and should be disregarded.

Dynamic equivalence promotes contextual consistency in word choice over verbal consistency. 18 Contextual consistency means making each translation of a word fit its context, though that may entail using different words or phrases, depending on context, to translate any one word from the original. This approach excels verbal consistency because the ranges of meaning for words in different languages do not overlap. The English word "know" cannot consistently be translated by the same Khmer word. To know how to do something is jeh plus the verb; to know a person requires skoal. Therefore to correctly translate the English sentence, "I know Tom, and Tom knows how to fix your problem," requires both skoal and jeh for the one English word "know." We must insist on contextual rather than verbal consistency if translation is to succeed.

This seems quite obvious. But dynamic equivalence goes beyond this to evaluate the total impact of a translation upon the reader. Traditionally, a translation was assessed by comparing the original and the translated texts. If the formal and meaningful structures of the two corresponded, the translation was considered faithful. However, dynamic equivalence inquires whether a translation's readers respond in a manner similar to the way the original readers did. This response includes both intellectual comprehension as well as a sense of the text's relevance and motivation to react to it. That is, a good translation embodies an informative function (communication of data), an expressive function (communication of feeling), and an imperative function (communication of a need to respond). The faithfulness of a translation depends upon its ability to elicit the same response as the original.19

#### The Need to Understand

Before further assessing the value of dynamic equivalence, let us recall that God meant the Scriptures to be understood. Amazingly,

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>Verbal consistency is the goal of the extremely literal (and quite unreadable) Concordant Literal New Testament (Saugus, California: Concordant Publishing Concern, 1966), whose title page boasts that "each word of [the Original] is given a standard exclusive English rendering."

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup>Nida and Taber, Theory and Practice, 22-28.

not all accept that fact, even though the Bible asserts its own perspicuity. Its last book is called the Revelation ('Αποκάλυψις). By its very title, then, the book is an unveiling, a disclosure, a making plain; not an obfuscation or muddling.

> Now what I am commanding you today is not too difficult for you or beyond your reach. It is not up in heaven, so that you have to ask, "Who will ascend into heaven to get it and proclaim it to us so we may obey it?" Nor is it beyond the sea, so that you have to ask, "Who will cross the sea to get it and proclaim it to us so we may obey it?" No, the word is very near you; it is in your mouth and in your heart so you may obey it.20

Christ berated both friend and foe who did not understand the scriptures, implying that they should have grasped them.<sup>21</sup> Even where the intent of a passage is to withhold truth from an unbeliever, it does so not because the language itself is obscure. Rather, it is the spiritual significance of the simple sayings that is withheld.<sup>22</sup> Ezra's reading of the Law so the people could understand resulted in repentance, obedience, and iov.23

The fact that the Bible is God's word implies that its divine author intended communication and understanding, not rote, mechanical preservation of grammatical form. Viewing God's word this way neither flows from nor results in a weakened doctrine of inspiration. But it is evident from both the nature of the text and the history of its transmission that God cares more that the central message be conveyed from generation to generation than that every word and form of the original always be known with certainty. We possess no biblical autographs; if we did some would doubtless worship them as Israel did the bronze snake. Variants and obscurities pepper both the Hebrew and Greek texts. The debate continues between adherents of the majority and critical

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup>Deut 30:11–14NIV.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup>Luke 24:25–27; Mark 12:24.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup>Matt 13:10-15; 1 Cor 1:18-25; 2:6-10.

<sup>23</sup>Neh 8.

texts. The gospels suggest that Jesus taught chiefly in Aramaic, yet we have no Aramaic originals to tell us "exactly" what he said. The four gospels vary in their portrayal of the same event. The citation of the Old Testament in the New remains a thorny problem. Sometimes writers cite the Masoretic text, sometimes the Septuagint, sometimes neither. What was important was that they convey the sense of the original rather than always its precise words. The conclusion is clear. Although we do not abandon verbal inspiration or minimize scrutiny of the details of the text, we must insist that understanding of, belief in, and obedience to the message constitutes God's main intent in giving us the scriptures. Jesus rebuked those who exercised great agility with the details of the text but failed to grasp its central message.24

#### **Dynamic Equivalence and Understanding**

If then communication of meaning is the goal of scripture, and the words and forms serve as means to achieve that objective and not as ends in themselves, it is important to determine which translation approach best facilitates communication.

School studies in the United States suggest that people understand modified dynamic equivalence translations better than they do formal equivalence translations. This is true at all grade and I.Q. levels, and even of students who had exclusively used a formal equivalence translation through twelfth grade. Chappell thus recommends that

> Evangelical churches and schools adopt [the NIV] as the standard text of Scripture. To do any less would seem to totally disregard the facts and to knowingly inhibit our children's understanding of the eternal Word of God.25

Some people oppose this conclusion and argue that ease of understanding should not take precedence over preserving the formal structures—and even ambiguities—of the original text. Edgar asserts

<sup>24</sup>Jn 5:39f.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup>Dwight Chappell, A Readability Report on the New International Version (Grand Rapids: Zondervan, n.d.), 8.

that "accuracy, not ease of comprehension, is the basic goal in translation."26 But his illustration of simplifying the theory of relativity by restating it as "two times two equals four" misses the point. Edgar cavalierly misstates relativity, whereas good dynamic equivalence translation labors to preserve original meaning. Parunak argues that Christians should not expect the Bible to be easy to understand: spirituality, study and meditation, and teachers and commentaries are necessary. For him a translation philosophy that does not adhere to strict formal equivalence "aims at producing a translation which is clearer than the original, and which short-circuits the God-ordained means of understanding."<sup>27</sup> Sometimes echoes of this philosophy reverberate in Cambodia—"Translation B is for spiritual infants because it is easy to understand; the mature study the more difficult Translation A." The conclusion of this school of thought is that the "formal correspondence or literal translation is generally best suited for sustained and careful study of the Bible."28

However, formal equivalence translation may prove *less* accurate than one that modifies linguistic structures in the interest of comprehensibility. This is because the vocabulary or grammar of the original, or the milieu in which it was written, may presuppose awareness of cultural assumptions that the modern reader will miss unless they are explained.<sup>29</sup> Parunak nevertheless argues that ambiguities in the original text should remain ambiguities in the translation, and not clarified through interpretation.<sup>30</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>Thomas Edgar, "The Word of God or . . . Merely Equivalent?" *Reflections*, Fall 1983, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup>Van Parunak, "Notes on Translations," 1974 (mimeographed), 7.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>Richard A. Taylor, "Philosophies of Bible Translating," *Reflections*, Summer 1985, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>See the letter by Rick Speece of Wycliffe Bible Translators in the Appendix.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup>Parunak, "Notes," 8, says, "... understandability is no criterion of accuracy of a translation. In fact, the more understandable a translation is, the more danger there is that the translator has violated the basic principle of translation and said something more clearly than the original did!"

We should, however, observe a distinction between ambiguities intended by the author and inadvertent obscurities resulting from cultural or linguistic naiveté on the part of the reader. To preserve such obscurities is wrong since most authors (particularly the biblical authors) intend to be understood. Generally, the larger context of an obscure phrase helps lift the fog. If not, the translator should attempt in other ways to determine the meaning of the source text rather than simply produce an ambiguous. "literal" rendering. He has at his disposal greater means of determining the author's intent than does the average reader.31 Thus "it is best at least to make sense in the text and put the scholarly caution in the margin, rather than to make nonsense in the text and offer the excuse in the margin."32 For example, though some may object to an interpretive translation of 1 Corinthians 7:36-38,33 it should be remembered that Paul was answering in these verses questions that the Corinthians had posed. Therefore Paul did not intend the text to convey an uncertain meaning or multiple meanings, nor was it received that way by the Corinthians.<sup>34</sup> To translate it vaguely today, then, violates the sense of the original. Only in cases where the author intended to be ambiguous (as, perhaps, in John 3:3, 7, where ἀνωθεν can bear two meanings) should the ambiguity be preserved in translation.

Thus identifying "the love of Christ" as either an objective or subjective genitive would be wrong (p. 7). By this kind of thinking, it would appear that the translation of Luke 20:1f in Frederick C. Grant, *Translating the Bible* (Greenwich, Connecticut: Seabury, 1961), 135, is the style toward which to strive: "And it became in one of the days teaching of him the people in the temple and evangelizing they stood up the high priests and the scribes with the presbyters and they said saying against him, They tell us in such authority these things you do. . . ."

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup>Jean-Dlaude Margot, "Should a Translation of the Bible be Ambiguous?" *The Bible Translator* 32 (October 1981):408–9.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup>Nida and Taber, Theory and Practice, 30.

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup>Thomas Edgar, "Celibates Daughters or Fiancées? An Examination of Translation Techniques in 1 Corinthians 7:36–38," *Reflections*, Summer 1985, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup>Margot, "Ambiguous?" 410.

#### Limits to Dynamic Equivalence

Having concluded that dynamic equivalence, with its focus upon the reader as well as upon the text, will result in a more understandable and therefore more accurate translation, we must now determine what limits to place upon this procedure. What barriers should be erected to arrest the drift toward "so great a flexibility in translation that . . . 'communication' becomes an ideal abstracted from the message to be communicated"?<sup>35</sup>

First, translators must maintain fidelity to historical references. Beekman and Callow thus object to Jordon's *Cotton Patch Version of Paul's Epistles*, in which 1 Corinthians becomes "A Letter to the Christians in Atlanta," the things offered to idols in 8:1 becomes working on Sunday, and the Jews and Gentiles of 10:32 becomes whites and Negroes.<sup>36</sup> Carson illustrates the value of retaining faithfulness to historical and cultural references:

If for instance we replace 'recline at food' or 'recline at table' with 'sit down to eat', we are going to have a tough job imagining how John managed to get his head on Jesus' breast. Preservation of descriptions of what is to us an alien custom, reclining at tables, makes it possible to understand a later action, John placing his head on Jesus' breast <sup>37</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup>D. A. Carson, "The Limits of Dynamic Equivalence in Bible Translation," Evangelical Review of Theology 9 (July 1985):211.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup>Clarence Jordan, *The Cotton Patch Version of Paul's Epistles* (New York: Association, 1968). See also his *Cotton Patch Version of Luke and Acts* (1969). Such adjustments abound in these works which are "an attempt to translate not only the words but the events. We change the setting from first-century Palestine to twentieth-century America" (*Paul's Epistles*, p. 7). Beekman and Callow's objection may be found on p. 35 of *Translating*. By contrast, Charles H. Kraft in *Christianity in Culture* (Maryknoll, New York: Orbis, 1979), 284f, writes that since such transculterations seek to reach alienated groups of people who are repelled by much that they find in standard translations, these kinds of works "should in many cases be a higher priority than production of even the best kind of translations."

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup>Carson, "Limits," 209.

Second, fidelity to didactic references means that the doctrines of the original must be maintained even should the translator find these objectionable. Nowlin protests against the Living Bible's phrase "as many as wanted eternal life, believed" in Acts 13:4838 (for επίστευσαν όσοι ήσαν τεταγμένοι είς ζωήν αίώνιον), although Alford argues for such an understanding.39

Third, incomplete, extraneous, and different information must not intrude into the translation. The Living Bible clearly violates this principle in Amos 1:1—"Amos was a herdsman living in the village of Tekoa. All day long he sat on the hillsides watching the sheep, keeping them from straying." When compared to the Hebrew text, this rendering contains significant added and deleted material.

#### Restating the Goal

These caveats have been placed upon dynamic equivalence translation by its practitioners. Perhaps the theory could be improved by tinkering with its stated objective of producing equivalent response on the part of the reader.<sup>40</sup> Is such a response either possible or always desirable? The possibility of evoking equivalent response is questionable because of the historical and cultural distance between the original and translation readers. The desirability is called into question by the situational distance between the two.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup>Nowlin, Paraphrased Perversion, 63.

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup>Henry Alford, The Greek Testament: With a Critically Revised Text, a Digest of Various Readings, Marginal References to Verbal and Idiomatic Usage, Prolegomena, and a Critical and Exegetical Commentary, rev. Everett F. Harrison (Chicago: Moody, 1958), vol. 2: Acts, Romans, Corinthians, 153.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>In their Glossary, p. 200, Nida and Taber in *Theory and Practice* begin their definition of dynamic equivalence as follows: "quality of a translation in which the message of the original text has been so transported into the receptor language that the RESPONSE of the RECEPTOR is essentially like that of the original receptors." Carson raises this issue in "Limits," 203-6.

For example, the goal of Paul's writing 1 Corinthians 5 was that the church expel one of its members. Should a translation prompt a church today to expel one of its members where none is living in immorality? The situational differences render the goal of equivalent response undesirable. One of Paul's desired responses to the early chapters of Romans was that Jews not feel superior to Gentiles. Differences between the A.D. 60's in the Roman Empire and the early twenty-first century render such an objective generally unnecessary. These differences may even require a *reverse* reaction—that Gentile Christians not feel superior to the Jews! The response of the Philadelphia church to its letter (Rev 3:7–13) should have been one of encouragement and an attempt to keep on the same track (see v. 11, "Hold on to what you have"). If the Laodicean church had responded the same way, it would have been disastrous.<sup>41</sup>

Carson argues against

the unwitting assumption that 'response' is the *ultimate* category in translation. Strictly speaking, that is not true; theologically speaking, it is unwise; evangelistically speaking, it is uncontrolled, not to say dangerous.<sup>42</sup>

To focus so much on generating equivalent response that the text is adjusted to generate that response is to fail in translation's chief purpose—the reproduction of the identical meaning of the source document.

Neo-orthodox theology, which views inspiration in terms of the response of the reader more than in terms of the writing of the original document, naturally supports freer translations.<sup>43</sup> While such theology by no means provides the sole impetus toward dynamic equivalence, its pressure in this direction should at least be noted.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>Obviously the Laodiceans required no translation to read the letter to Philadelphia. The point is simply that it may be wrong to expect different readers to respond similarly to the same message.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup>Carson, "Limits," 205.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup>Nida, Science, 27.

Downplaying the role biblical scholars play in producing a translation in favor of stylists should bear careful scrutiny.<sup>44</sup> Is content now to be demoted from a priority equal to ease of understanding, to a subordinate position? Do scholars inevitably stutter or drone?

If "equivalent response" is not the desideratum, what is? Perhaps better would be that the reader experience "equivalent grasp of and by the message." "Grasp of" includes apprehension of both the data and the tone of the work. "Grasp by" means that the reader perceives its relevance and senses an urgency to obey it to the extent that his circumstances parallel those of the original audience. By making "grasp of and by" the message translation's goal rather than equivalent response, we maintain the proper distance between the original and present readers while still urging a "fusion of horizons."

#### **Summary**

In summary, translation is a difficult task, requiring the transference not of lexical and grammatical *forms* into a new language, but the *meaning and dynamics* of the text. Historical and cultural differences mean that translations that promote merely formal correspondence will not accomplish this goal. Understanding is a prime objective of translation, and dynamic equivalence has demonstrated itself more effective in generating understanding.

However, the focus must not rest so exclusively upon the reader that the original is altered to accommodate him or her. If unchecked, the objective of producing equivalent response may encourage that. Therefore the translator should aim at producing a work in which the

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup>Eugene A. Nida, "Bible Translation for the Eighties," *International Review of Missions* 70 (July 1981):136f. A better outlook is that of Ernst R. Wendland, "Receptor Language Style and Bible Translation: III: Training Translators about Style," *The Bible Translator* 33 (January 1982):115–16. He proposes that translators themselves be trained in stylistics. Thus lucid style and learned attention to the original can be interwoven from the start as an integral part of the process. "Style is not a jam that can be smoothly spread on after the bread is buttered—it must be applied right from the start of the translation project" (p. 116).

reader experiences equivalent grasp of and by the work. In this way a balance between the demands of text and reader is maintained.

Nida describes two types of Bibles in Thailand. One is an English translation so old that practically no one understands it. Copies of this translation are useful for hotel owners, however, because the mere presence of one in a room deters guests from stealing the linens. The other speaks the language of the people. After reading this latter, a Buddhist abbot agreed to allow each of his monks to receive a copy of "that remarkable book." However, he warned them not to accept one unless they were prepared to lose nights of sleep.<sup>45</sup>

Let us promote scripture translations that cause people to lose sleep, rather than those that merely discourage the pilfering of towels. But let us also encourage translations that do not adjust the message for the sake of supposed "clarity."

<sup>45</sup> Ibid., 130.

#### **Appendix**

The following is part of a letter, dated 3/30/89, written by Rick Speece. At that time Rick was producing for Wycliffe Bible Translators a New Testament for the Angave people of Papua New Guinea.

Over the past two months eight other translators here in PNG have taken turns joining with two Angave people and myself daily in order to recheck Paul's letters and the book of Acts. This followed several months of checking the same documents with many people at the village of Angai. Now some of you may be wondering, "Why so much checking and rechecking?" Let me try to explain why by putting you in the position of someone reading about events which happened in a culture quite unknown to you. Consider the following story which was translated into English from Inibaloi (a Philippine language) by Lee Ballard.

> "...One of those who found (some of the buried money) was Juan Bejar... They arrived with it at night at his house, and he did 'kapi' for it that night at his house at Salakoban. Yes, it was at his house where he did 'kapi' for it.

> "The next morning, as they were eating the head, the new jaw bone fell down. And it was not tilted when it fell but rather it was upright and it was pointing east. When the old women saw it, they said, 'Do it a second time. Perhaps they have regarded it as insufficient.' And yes, Juan did 'kapi' for it a second time."

Now test yourselves to see whether this English translation is meaningful. Answer the following questions:

> What is meant by 'kapi'? Why did they do 'kapi'?

Who were eating the head?

What kind of head or whose head was it?

What fell down?

The jaw bone of what fell down?

From where did the jawbone fall?

What is the significance of the jaw bone's position?

How did the old women react to what they saw? Who regarded what as insufficient?

I suspect that you could not confidently answer many of the questions. Why? Simply because the author told this story to his fellow Inibaloi, who share with him the knowledge of certain cultural facts. Therefore he did not need to make them explicit. Now consider a second translation of the same story.

"...One of those who found (some of the buried money) was Juan Bejar... They brought it to his house at night, and he celebrated the feast of 'kapi' with a pig as payment to the ancestral spirits. Yes, it was at his house there in Salakoban that he celebrated the feast of 'kapi' for it.

"The next morning, as they were having the traditional community breakfast following feasts, the jaw bone of the pig that had been sacrificed the previous evening fell down from the eaves of the house where it is traditionally hung, and it was not tilted when it fell but rather it was upright, and it was pointing east where the ancestral spirits are said to live. When the old women saw it, they regarded it all as a bad omen and said, 'Celebrate "kapi" a second time. Perhaps the ancestral spirits have regarded the pig you sacrificed as insufficient payment.' And yes, Juan celebrated 'kapi' for it a second time."

Did you find the second translation of the story more meaningful than the first? Why? Because cultural information that is necessary for non-Inibaloi speakers to understand the story has been supplied in bold print. Now the second translation is different from the first, but it is the same story simply told in a way that is more meaningful to outsiders.

Now I hope you have a better idea about why we find it necessary to do such extensive checking and rechecking of our translations.

Let's now consider two questions recently asked by consultants checking the Angave translation of the book of Acts. You will recall that in chapter 9 Paul escaped from Damascus by going over the wall in a basket. The translation consultant asked, "How did Paul get into the

basket?" When I translated the question into Angave one of the two ladies with whom we were checking responded, "I don't see how Paul could have gotten into a basket." The other lady replied, "God's Spirit must have made Paul tiny so he could fit into the basket." The ladies' answers were shaped by their culture, for neither has ever seen a basket larger than a 3 gallon bucket. They don't know that in the Middle East they commonly make large baskets into which a full grown man would have no trouble fitting. So we decided to qualify the word "basket" in the Angave translation so that it reads "a very large basket." By making that adjustment we have enhanced the translation so that it communicates the meaning Luke intended his readers to understand.

Later in the same chapter is the story of Dorcas dying and Paul raising her to life again. Verse 37 reads: "...she fell sick and died; and when they had washed her body, they laid it in an upper room." The consultant asked, "Why did they wash her body?" The Angave ladies talked it over between themselves and replied, "We don't know why they washed the body. We don't do that when someone dies. Furthermore we don't lay the body down. We truss it up in a sitting position. We think, however, that they were just following their own customs of what they would do when people die." In the light of that answer we felt that the text communicated meaningfully as translated and needed no adjustment even though the customs are foreign to the Angave.



ការខតថ្មែនជិន្យិឲ្យគេយល់

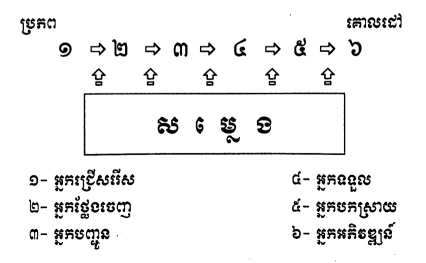
លោក វ៉ាស់ស៊ែល បាវផ៊ីស៍

អ្នកនិពន្ឋម្នាក់បាននិយាយថា ការបកប្រែ គឺជាប្រភេទនៃព្រឹត្តិការណ៍ មួយដ៏ស្មុគស្មាញចំផុតដែលពិភពលោកត្រូវបង្កើតឲ្យមានឡើង ។ មាន ឧបស័គ្គជាច្រើនដែលធ្វើឲ្យរាំងសួះនៅក្នុងដំណើរការនេះ ។

ការប្រាស្រ័យទាក់ទងនៅក្នុងភាសាមួយ គឺដូចជាមនុស្សម្នាក់ដែល មានគំនិតមួយ ហើយព្យាយាមចម្លងគំនិតនោះជាមួយគ្រប់ទាំងភាពវិសេស នានា ព្រមទាំងភាពស្រដៀងគ្នានៃពាក្យនោះទៅក្នុងគំនិតរបស់មនុស្សម្នាក់ ទៀត ។ ដោយសារគំនិតរបស់គាត់មិនមែនជាវត្ថុរូបីដែលមើលឃើញ ឬ ចាប់កាន់បានឡើយ ហេតុដូច្នេះហើយបានជាមនុស្សត្រូវជ្រើសកូដ ឬ"ពាក្យ" មកតំណាងឲ្យគំនិតនោះ ។ គាត់អាចជ្រើសរើសពាក្យបានសមរម្យ ឬមិន សមរម្យ គឺអាស្រ័យថា តើគំនិតដែលគាត់មាន និងជំនាញភាសារបស់គាត់ វាច្បាស់លាស់ ហើយត្រីមត្រូវបានកិរិតណា ។ បន្ទាប់មក គាត់ត្រូវបញ្ចេញ សម្លេងតាមមាត់របស់គាត់នូវពាក្យដែលបានជ្រើសរើសនៅក្នុងគំនិតរបស់ គាត់ ។ ប៉ុន្តែ ពេលខ្លះមនុស្សមិនអាចនិយាយបានច្បាស់ដូចអ្វីដែលគេគិត ឃើញនោះទេ ។

បន្ទាប់មកអ្នកស្កាប់ ត្រូវទទួលយកឲ្យបានច្បាស់នូវអ្វីដែលអ្នក និយាយបានបញ្ជូនចេញទៅ ។ ប៉ុន្តែ ប្រសិនបើមួយរំពេចនោះ មានសម្លេង មករំខាន ឬអារម្មណ៍របស់អ្នកស្កាប់រជីរវាយ គាត់អាចបាត់បង់នូវអ្វីដែលគេ បាននិយាយ ។ អ្នកនិយាយ ប្រហែលនិយាយថា "ប្រាំពីរ" ប៉ុន្តែអ្នកស្កាប់អាច ពថា "មួយពីរ" ឬ "មកពី" ឬ "អំពី" ក៏ថាបាន ។ ទោះបីជាបានព្ពាក្យត្រឹមត្រូវក៏ ដោយ ក៏អ្នកស្ដាប់អាចកំណត់ជាន័យផ្សេងបានដែរ ។ ប្រសិនបើខ្ញុំនិយាយថា "ពណ៌ខៀវ" តើលោកអ្នកមើលឃើញអ្វី? ខៀវស្ថេកដូចជាផ្ទៃមេឃនៅតាម បណ្ដោយជើងមេឃ? ខៀវជាំ? ខៀវចាស់? ខៀវខ្លី? តើពាក្យថា "ស្រឡាញ់" ឬ "សប្បុរស" ជាអរូបនាម មានន័យដូចគ្នាដល់គ្រប់មនុស្សទាំងអស់ ដែរឬ

យើងអាចធ្វើតារាងសន្ទនានៅក្នុងពាក្យមួយតាមមធ្យោបាយ ដូច ខាងក្រោមនេះ៖



ការបកប្រែលំបុរកជាងនេះទៅទៀត ពីព្រោះវាតម្រូវយ៉ាងហោច ណាស់ឲ្យមានពីរចំណុចនៅក្នុងដំណើរការទាំងអស់នេះ ។ អ្នកបកប្រែព្មអ្វី ដែលបាននិយាយនៅក្នុងភាសាទីមួយ ហើយធ្វើជាអ្នកកំណត់ទិសដៅ ។ បន្ទាប់មក គាត់គឺជាប្រភពដើមដល់ភាសាទីពីរ ។ តាមពិតទៅមានហេតុការណ៍ ជាច្រើន ដែលរំខានដល់ "សម្ថេង" ធ្វើអោយមិនច្បាស់ និងមានការយល់ ច្រឡំទៅក្នុងដំណើរការនេះ ។

ដូច្នេះមនុស្សខ្លះមានការភ័យខ្លាច ថាគ្មានអ្នកណាអាចបកប្រែត្រឹម ត្រូវនោះទេ ។ ចំណែកឯអ្នកបកប្រែព្រះគម្ពីរខ្លះវិញ តម្រូវឲ្យបកប្រែអត្ថបទ ព្រះគម្ពីរឲ្យបានត្រឹមត្រូវ ពីព្រោះភាសារបស់អ្នកអានប្រហែលជាមានច្បាប់ វេយ្យាករណ៍របស់គេដែលព្រះគម្ពីរគ្មាន ។ គ្មានការបកប្រែណាមួយដែល អាចរក្សាអត្ថន័យបានឥតខ្ចោះដូចអត្ថបទដើមឡើយ ។ គូម៉ារ៉ាជីវ៉ា (Kumarajiva) នៅក្នុងសតវត្យទី៥ ជាអ្នកបកប្រែគម្ពីរព្រះពុទ្ធសាសនាទៅ ជាភាសាចិន បាននិយាយថា ៖

> ...ការបកប្រែប្រៀបដូចជាការទំពារអាហារដែលត្រូវយក ទៅបញ្ចុកអ្នកដទៃ ។ អ្នកណាដែលគ្មានសមត្ថភាពទំពារ អាហារដោយខ្លួនឯង ត្រូវតែកាត់ចិត្តទទួលទានអាហារ ដែលគេទំពារឲ្យស្រាប់នោះទៅ ។ ទោះជាអាហារដែលគេ ទំពារឲ្យនោះហាក់ដូចជាមានរសជាតិអន់ជាងអាហារមិនទាន់ ទំពារក្ដី ក៏អ្នកនោះត្រូវតែទ្រាំលេបចូលពោះដែរ ព្រោះវា គ្រាន់បើជាងអត់ ។

ប៉ុន្តែ ទោះបីជាពិបាកក្នុងការធ្វើឲ្យបានល្អយ៉ាងណាក៏ដោយ ក៏គ្រីស្គ បរិស័ទត្រូវតែបកប្រែ ។ ប្រសិនបើក្រុមជំនុំត្រូវបង្កើតសិស្សនៅគ្រប់ជាតិ សាសន៍ដូចដែលព្រះយេស៊ូបានបញ្ជា ហើយប្រសិនបើតំណាងគ្រប់ភាសា ទាំងអស់មានភាពរីករាយនៅក្នុងនគរព្រះ ព្រះបន្ទូលដែលទ្រង់បានផ្ដល់ឲ្យ តាមរយៈភាសាហេព្រើរ អារាមិក និងក្រិក ត្រូវតែបកប្រែទៅជាភាសាខ្មែរ អង់ហ្គេវ និង អង់គ្លេស ។

### 

ប៉ុន្តែ តើយើងអាចធ្វើឲ្យការនោះកើតឡើងយ៉ាងណាបាន? តើមធ្យោបាយណាមួយ ដែលធ្វើឲ្យការបកប្រែអាចឆ្លុះបញ្ចាំងនូវភាពដើម របស់វាបាន? តើច្បាប់អ្វីដែលគ្រប់គ្រងដំណើរការនេះ?

ការបកប្រែទាំងអស់ ត្រូវតែនាំទៅរកភាសារបស់អ្នកទទួលតាមន័យ ត្រង់ស្របតាមអត្ថរូបដើមរបស់វា ។ ការបកប្រែភាសាអង់គ្លេស ត្រូវតែបង្កើត ឡើងនៅក្នុងគំនិតខ្ញុំឲ្យដូចជារូបភាពដដែលនៅក្នុងគំនិតរបស់លោកអ្នក នៅពេលដែលលោកអ្នកអានភាសាដើមរបស់ខ្មែរ ។ ដូច្នេះនៅពេលដែល យើងនិយាយថា ការបកប្រែមួយជាការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថរូប គឺយើងមិន សំដៅទៅលើអត្ថន័យនោះទេ ព្រោះគ្រប់ការបកប្រែទាំងអស់ត្រូវនាំទៅរក អត្ថន័យនៃពាក្យនិមួយៗនៅក្នុងឯកសារដើមរបស់វា ។ ទោះបីជាយ៉ាងណាក៏ ដោយ ក៏ការបកប្រែទាំងអស់មិនអាចបញ្ជូននូវទំរង់នៃឯកសារទីមួយដល់ ឯកសារទីពីរបានដូចដើមសុទ្ធសាធនោះទេ ។ មានន័យថា លំដាប់នៃពាក្យ និងវេយ្យាករណ៍ប្រហែលជាខុសគ្នា ។ តាមពិតទៅ វាតែងតែមានភាពខុសគ្នា ជានិច្ច ។

មានរបៀបមូលដ្ឋានពីរក្នុងការបកប្រែ ។ របៀបទីមួយ គឺការបកប្រែ បែបរក្សាអត្ថរូប (ឈ្មោះមិនសូវល្អដូចបានប្រាប់ខាងលើរួចមកហើយថា គ្រប់ការបកប្រែដែលល្អ គួរតែស្វែងរកអត្ថន័យរបស់អត្ថរូប) គឺស្វែងរកដើម្បី រក្សាទំរង់ដើមនៃប្រភពភាសារបស់គេ ។ របៀបទីពីរ ឬការបកប្រែបែបសំនួន វៅហារ គឺជាការប៉ុនប៉ង់ស្វែងរកអត្ថន័យរបស់ភាសាដើមមកបកស្រាយក្នុង ទំរង់ភាសាដែលអ្នកស្ដាប់អាចយល់បានដោយមិនគិតថា ទំរង់នោះស្រប ឬមិនស្របទៅនឹងទំរង់នៃឯកសារដើមឡើយ ។ ម្យ៉ាងវិញទៀត នៅក្នុងការ បកប្រែតាមសំនួនវោហារ ប្រហែលជាមានការផ្លាស់ប្តូរជំរើសនៃពាក្យ ឬលំដាប់លំដោយនៃពាក្យខ្លះ ដើម្បីធ្វើឲ្យអត្ថបទនោះដូចភាសាកំណើត របស់អ្នកអាន ។ ដើម្បីបង្កើតឲ្យមានឥទ្ឋិពលខ្លាំង ការបកប្រែមិនគួរមាន លក្ខណៈដូចជាការបកប្រែឡើយ ប៉ុន្តែគួរមានលក្ខណៈធម្មតាដូចភាសា កំណើតរបស់អ្នកអានផ្ទាល់ច្រើនជាង ។

បញ្ហាមួយក្នុងការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថរូបគឺថា ទោះជាវាមានភាព ត្រឹមត្រូវដោយចម្លងពាក្យ និងលំដាប់ពាក្យចំៗពីភាសាដើមក៏ដោយ ក៏ការ បកប្រែអាចនាំទៅរកភាពច្រលំ ឬគ្មានន័យចំពោះអ្នកអានផងដែរ ។ គ្រប់ការ បកប្រែណាដែលអ្នកបកប្រែចង់ឲ្យអ្នកអានយល់ ត្រូវធ្វើតាមច្បាប់នៃការបក ប្រែ គឺមិនមែនគ្រាន់តែប្រែពាក្យមួយម៉ាត់ម្ដងៗនោះទេ ប៉ុន្តែត្រូវប្រែអត្ថន័យ មួយគំនិតម្តងៗវិញ ។

ជាច្រើនសតវត្សកន្លងទៅហើយ បុរសម្នាក់ឈ្មោះ អគីឡា (Aquila) បានបកប្រែព្រះគម្ពីរសញ្ញាចាស់ពីភាសាហេព្រើរទៅជាភាសាក្រិក ។ ដូច ដែលគាត់បានធ្វើយ៉ាងដូច្នេះ គាត់ព្យាយាមចម្លងគ្រប់ទាំងពាក្យលំអិតពីភាសា ដើមមកក្នុងភាសាបកប្រែរបស់គាត់ ។ លទ្ធផលដែលទទួលបានគឺ ការ <u>បកប្រែរបស់គាត់ជាការបកប្រែពាក្យទល់និងពាក្យមកពីអត្ថបទហេព្រើរ</u> ប៉ុន្តែអ្នកអានជនជាតិក្រិកពិបាកយល់ជាខ្លាំង ។ ដោយការបកប្រែមិនត្រូវធ្វើ ឡើងតាមពាក្យមួយម៉ាត់ម្តងៗ តែត្រូវគិតតាមអត្ថន័យវិញនោះ នាំឲ្យការបក ប្រែរបស់លោក អគីឡា ហាក់ដូចជាមិនបានផលអ្វីសោះ ។ ការបកប្រែបែប រក្សាទំរង់ដើមខ្លាំងពេក ដូចជាការបកប្រែរបស់លោក អគីឡា ធ្វើឲ្យអ្នកអាន មិនយល់ ហើយធ្វើឲ្យការងារនោះមានភាពចំឡែក និងមិនប្រាស្រ័យទាក់ ទងបានជាមួយអ្នកអាន ។

ដូច្នេះការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថរូបខ្លាំងពេកនោះ មិនអាចឲ្យគេទទួល បានឡើយ ពីព្រោះវានាំមកនូវអត្ថន័យដ៏តិចតួចបំផុត ឬពីព្រោះវាមាន លក្ខណៈមិនរលួនដូចភាសារបស់អ្នកអាន ។ ម៉្យាងវិញទៀត វាក៏ជាការបរា ជ័យមួយផងដែរដល់ការបកប្រែណាដែលប្រើសេរីភាពហួសពេក ដោយ ព្រោះមានការផ្លាំស់ប្តូរទិន្នន័យពីឯកសារដើម ។ ពេលខ្លះមានគេរិះគន់ដល់ ការបកប្រែគម្ពីរអង់គ្លេសមួយ គឺព្រះគម្ពីរដ៏រស់ (The Living Bible) ដោយ ព្រោះហេតុផលនេះឯង ។ ព្រះគម្ពីរដ៏រស់ (The Living Bible) ជួយអ្នកអាន ភាសាអង់គ្លេសឲ្យយល់ព្រះបន្ទួលប្រសើរជាងព្រះគម្ពីរភាសាក្រិកដែលលោក អគីឡា បកប្រែ ប៉ុន្តែវាមានការផ្លាស់ប្តូរដល់អត្ថន័យដើមខ្លាំងពេក ។

### ភារបក់ប្រែបែបរក្សាអត្តល័យ

មេរៀនដែលអាចឲ្យជៀសផុតពីគ្រោះថ្នាក់ចំពោះការបកប្រែ គឺយើង មិនត្រូវពីងផ្នែកទៅលើភាពជ្រុលនិយមទាំងពីរខាងលើនេះទេ ។ យើងគួរតែ ព្យាយាមយកចំណុចខ្លាំងមកច្រើ ហើយបោះចំណុចខ្សោយរបស់វានីមួយៗ ចោល ។ ទិន្នន័យនៃឯកសារដើមត្រូវតែរក្សាទុក ប៉ុន្តែអត្ថរូបនៃភាសាដែល ទិន្នន័យនាំយកទៅអាចផ្លាស់ប្តូរទៅតាមភាសារបស់អ្នកទទួល ។ នៅពេល ដែលយើងព្យាយាមរក្សាដោយភាពស្មោះត្រង់ដល់បរិបទ និងគោលចំណង របស់វា ក្នុងទំរង់បែបនេះ ការរក្សាអត្ថរូបត្រូវបានបោះបង់ចោល នេះហើយ ហៅថាការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យ ឬសមមូលដ៏មានថាមពល ។

ការតម្រង់ទៅរករបៀបបកប្រែបែបនេះ ឆ្លើយតបដល់អ្នកអាន ប្រសើរជាងការផលិតទំរង់ធម្មតាថ្មីមួយទៀតរបស់ឯកសារដើម ។ បែបនេះ ត្រូវបានហៅថា "ការតម្រង់ថ្មី" មួយក្នុងការបកប្រែ ។ ប៉ុន្តែ វាមិនមែនថ្មី សុទ្ធសាធនោះទេ ព្រោះសូម្បីតែលោក យេរ៉ូម (Jerome គ.ស ៣៤៧-៤១៩) លោក ល្អធ័រ (Luther ១៨៨៣-១៨៨៦) និង លោក ដូឡេត (Dolet ១៨០៩១៥៤៦) ក៏បានប្តូរអត្ថរូបដើម្បីឈានទៅរកអត្ថន័យត្រឹមត្រូវ ។ ពេលដែល លោក យេរ៉ូម ត្រូវគេចោទប្រកាន់ថា គាត់បានបកប្រែខុសនូវសំបុត្រមួយ គាត់បានបង្ហាញពីគោលការណ៍របស់គាត់ថា "ក្នុងការបកប្រែពីភាសាក្រិក… ខ្ញុំបកប្រែអត្ថន័យមួយគំនិតម្តងៗ មិនមែនបកប្រែពាក្យមួយម៉ាត់ម្តងៗនោះ ទេ" ។

ការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យ ឬសមមូលដ៏មានថាមពល លើក សួយសង្គភាពដែលក្នុងការជ្រើសរើសពាក្យខ្ពស់ជាងសង្គភាពដែលថ្លែង ចេញស៊ីទៅនឹងស្ថានការណ៍ ។ ការពីសពាក្យមានន័យស្មើ មិននៅងាប់ក្រឡា ដែលស៊ីទៅនឹងស្ថានការណ៍ មានន័យថា ធ្វើឲ្យការបកប្រែរបស់ពាក្យមួយ សមទៅនឹងឃ្លាដែលបានប្រើរួចមកហើយ ទោះបីជាពាក្យនោះអាចជំនួស ដោយពាក្យផ្សេង ឬឃ្លាផ្សេងក៏ដោយ គឺយោងទៅតាមស្ថានការណ៍នៃការ បកប្រែពាក្យណាមួយចេញពីពាក្យដើម ។ នេះគឺវាប្រសើរជាងច្រើពាក្យ ងាប់ក្រឡា ឬច្រើពាក្យដូចគ្នាដើម្បីបកប្រែពាក្យនីមួយៗពីភាសាដើម ពីព្រោះ ពាក្យដែលប្រើនៅក្នុងភាសាទីមួយ មិនអាចដូចក្នុងភាសាទីពីររហូតនោះទេ។ ឧទាហរណ៍ ពាក្យអង់គ្លេសថា "know" មិនអាចបកប្រែជាភាសាខ្មែរតែមួយ ពាក្យបាននោះទេ ។ To know ធ្វើអ្វីមួយ អាចបកប្រែថា "ចេះ" បន្ថែមជាមួយ កិរិយាស័ព្ទ To know អ្នកណាម្នាក់ គឺត្រូវបកប្រែថា "ស្គាល់" វិញ ។ ដូច្នេះ ដើម្បីបកប្រែឃ្លាអង់គ្លេសឲ្យបានត្រឹមត្រូវ "I know Tom, and Tom knows how to fix your problem" គឺតម្រូវឲ្យប្រែថាស្គាល់ផង និងចេះ ផងសំរាប់ពាក្យ "know" តែមួយ ។ យើងត្រូវតែបន្តបកប្រែទៅតាម ស្ថានការណ៍ ប្រសើរជាងការប្រើពាក្យងាប់ក្រឡាដែលមិនប្រែប្រួល ប្រសិន បើយើងចង់ឲ្យការបកប្រែនោះបានទទួលជោគជ័យ ។

នេះហាក់បីដូចជាជាក់ស្តែងពេក ។ ប៉ុន្តែ ការបកប្រែបែបរក្សា អត្ថន័យត្រូវតែអនុវត្តតាមរបៀបនេះដើម្បីវាយតម្លៃទៅលើឥទ្ធិពលរបស់វា ចំពោះអ្នកអាន ។ កាលពីអតីតកាលកន្លងមក ការបកប្រែត្រូវបានគេវាយតម្ថៃ ដោយប្រៀបធៀបឯកសារដើមជាមួយនឹងអត្ថបទបកប្រែ ។ ប្រសិនបើអត្ថរូប ឬទំរង់ទាំងពីរនេះល្អដូចគ្នា ការបកប្រែនេះត្រូវបានគេពិចារណាថាត្រឹមត្រូវ។ ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ការជ្រើសរើសយកពាក្យដែលមានន័យស្មើមិន នៅងាប់ក្រឡាទាមទារឲ្យការឆ្លើយតប ពីសំណាក់អ្នកអានចំពោះឯកសារបក ប្រែ មានភាពស្រដៀងគ្នាទៅនឹងការឆ្លើយតបរបស់អ្នកអានឯកសារដើម ។ ការឆ្លើយតបនេះរួមបញ្ចូលទាំងផ្នែកចំណេះដឹង ក៏ដូចជាអត្ថន័យសមស្រប របស់អត្ថបទ និងការលើកទឹកចិត្តឲ្យមានភាពសកម្មឡើង ។ ដូច្នេះការបក ប្រែល្អ តំណាងឲ្យតួនាទីក្នុងការផ្ដល់ពត៌មាន (ទំនាក់ទំនងនៃទិន្និន័យ) តួនាទី បង្ហាញពីចំណាប់អារម្មណ៍ (ទំនាក់ទំនងនៃអារម្មណ៍) និងតំណាងឲ្យតួនាទី ចាំបាច់មួយទៀតគី (ទំនាក់ទំនងដែលឆ្លើយតបទៅនឹងសេចក្ដីត្រូវការ) ។ ភាព ស្មោះត្រង់ក្នុងការបកប្រែ គឺអាស្រ័យលើសមត្ថភាពក្នុងការជំរុញឲ្យមានការ ឆ្លើយតបដូចគ្នាមួយ ចំពោះអត្ថបទបកប្រែក៏ដូចជាអត្ថបទដើម ។

### សេចក្តីត្រូចការឲ្យអ្នកអានយល់

មុននឹងបន្តវាយតម្លៃទៅលើការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យ សូមឲ្យ យើងរំពុកថា ព្រះមានបំណងព្រះហប្ទខ័យឲ្យអ្នកអានយល់ដឹងអត្ថន័យ នៃព្រះបន្ទូល ។ អ្វីដែលគួរឲ្យឆ្លល់នោះគឺ មិនមែនអ្នកទាំងអស់គ្នាសុខ្លួតែ ទទួលបាននូវសេចក្តីពិតនោះឡើយ ថ្វីបើព្រះគម្ពីរអះអាងភាពត្រឹមត្រូវរបស់ ខ្លួនក៏ដោយ ។ ក័ណ្ឌចុងក្រោយដែលគេហៅថា ក័ណ្ឌវិវរណៈ ពាក្យនេះមាន ន័យថា "ការបើកសម្តែង" ឬ "ការលាតត្រដាងឲ្យដឹង" ។ តាមរយៈចំណង ជើងនេះ បង្ហាញឲ្យដឹងថា ក័ណ្ឌនេះគឺជាការបើកសំដែង ឬ ការលាតត្រដាង ឲ្យដឹងតាមភាពរាបស្មើដែលមិនមែនធ្វើឲ្យពិបាកយល់ ឬធ្វើអោយភាន់ ច្រឡំនោះទេ ។ ទុគិយកថា ៣០:១១–១៤ ចែងថា ៖ "ដ្បិតបញ្ញត្តិដែលអញបង្គាប់មកឯងថ្ងៃនេះ មិនមែនហួស កម្លាំងឯងទេ ក៏មិនមែននៅឆ្ងាយដែរ គឺមិនមែននៅលើ ស្ថានសួគ៌ ឲ្យឯងបានថា តើអ្នកណានឹងឡើងទៅស្ថាន សួគ៌ នាំយកព្រះបន្ទូលមកប្រាប់យើងខ្ញុំ ដើម្បីឲ្យយើងខ្ញុំ បានប្រព្រឹត្តតាម នោះក៏មិនមែននៅត្រើយសមុទ្រខាង នាយឲ្យឯងបានថា តើអ្នកណានឹងឆ្លងសមុទ្រទៅនាំយក ព្រះបន្ទូលមកប្រាប់យើងខ្ញុំ ដើម្បីឲ្យយើងខ្ញុំបាន ប្រព្រឹត្តតាមនោះដែរ គឺព្រះបន្ទូលនេះនៅជិតឯងណាស់ ក៏ នៅក្នុងមាត់ឯង និងក្នុងចិត្តឯងផង ដើម្បីឲ្យឯងអាច ប្រព្រឹត្តតាមបាន ។"

ព្រះគ្រីស្តបានបគ្ចោសដល់អស់អ្នកដែលមិនយល់ព្រះបន្ទូលរបស់ទ្រង់ ដោយបញ្ជាក់ថា ពួកគេគួរក្ដាប់ឲ្យជាប់ ។ ទោះបីជាព្រះបន្ទូលមានចេតនា បញ្ចៀសសេចក្ដីពិតចេញពីអ្នកដែលមិនជឿក៏ដោយ ក៏ការពិតនោះមិនមែន ដោយសារតែភាសាធ្វើឲ្យមានការភាន់ច្រឡំ ពិបាកយល់នោះទេ ប៉ុន្តែ សារៈសំខាន់ខាងវិញ្ញាណទៅវិញទេ ដែលត្រូវគេបញ្ចៀសចេញពីពាក្យដ៏ សាមញ្ញនោះ ។ លោក អែសរ៉ា អានក្រិត្យវិន័យឲ្យបណ្ដាជនគេយល់ពី លទ្ធផលនៃការផ្លាស់ប្រែចិត្ត ស្ដាប់បង្គាប់ និង អំណរ ។

ការដែលថាព្រះគម្ពីរជាបន្ទូលរបស់ព្រះ បង្កប់ន័យថា ព្រះដែលជា អ្នកនិពន្ឋ មានបំណងចង់បានការប្រាស្រ័យទាក់ទង និងការយល់ដឹងពីអ្នក អាន មិនមែនគ្រាន់តែដើម្បីរក្សាទំរង់នៃវេយ្យាករណ៍របស់វានោះទេ ។ ការ

<sup>°</sup> លូកា ២៤:២៥; មា៉កុស ១២:២៤

<sup>៉</sup> មា៉ាថាយ ១៣:១០-១៥; ១ កូវិនថូស ១:១៨-២៥; ២:៦-១០

<sup>ា</sup> ខេហេមា ៤

សម្លឹងទៅលើព្រះបគ្ចលបែបនេះ មិនមែនមានន័យថា យើងមិនជឿទៅលើ ការដែលព្រះបណ្ដាលឲ្យតែងព្រះគម្ពីរនោះទេ ។ ប៉ុន្តែវាមានការយល់ច្បាស់ ដល់ទាំងពីរផ្នែក ទាំងលក្ខណ:នៃអត្ថបទ និងប្រវត្តិសាស្ត្រនៃការបញ្ជូនព្រះ បន្ទូលមក ។ យើងត្រូវដឹងថា ព្រះជាម្ចាស់មានព្រះហឫទ័យទុកដាក់ដល់ការ នាំខ្លឹមសារនៃព្រះបគ្គូលរបស់ទ្រង់ពីមនុស្សមួយជំនាន់ទៅមួយជំនាន់ទៀត ខ្លាំងជាងការរក្សាអត្ថរូប ឬទំរង់ឲ្យបានដូចអត្ថបទដើមបេះបិទដែលគ្មានអ្នក ណាម្នាក់អាចយល់បាន ។ យើងមិនមានឯកសារដើមនៃគ្រប់ទាំងក័ណ្ឌព្រះ គម្ពីរនោះទេ ប្រសិនបើយើងមាននៅសល់ខ្លះ នោះមនុស្សនឹងមិនសង្ស័យ ឡើយ ព្រមទាំងធ្វើការថ្វាយបង្គំវាដូចជាពួកអ៊ីស្រាអែលបានថ្វាយបង្គ័ពស់ លង្ហិនអ៊ីចឹងដែរ ។ ការខ្វែងគំនិតគ្នា និងភាពមិនច្បាស់លាស់ពិបាកយល់ ត្រូវបានរកឃើញក្នុងអត្ថបទហេព្រើរ និងអត្ថបទក្រិក ។ ការពិភាក្សាវែកញែក នៅតែបន្តរវាងអ្នកកាន់សាសនាមួយចំនួន និងអ្នករិះគន់អត្ថបទ ។ មាន ដំណឹងដែលថា ព្រះយេស៊ូបានបង្រៀនក្នុងកិរិតខ្ពស់ជាភាសា អារាមិក ប៉ុន្តែ យើងគ្មានឯកសារអារាមិកដើមណាប្រាប់យើងឲ្យដឹង "ពិតប្រាកដ" ពីអ្វីដែល ព្រះអង្គទ្រង់មានបន្ទូលនោះទេ ។ ដំណឹងល្អទាំងបួន ប្រែប្រួលទៅតាមការ ពិពណ៌នានៅក្នុងហេតុការណ៍តែមួយ ។ មធ្យោបាយដែលអ្នកនិពន្ឋព្រះគម្ពីរ សញ្ញាថ្មីដកស្រង់អត្ថបទពីព្រះគម្ពីរសញ្ញាចាស់មានការផ្លាស់ប្តូរ ម្តងដូច្នេះ ម្ពងដូច្នោះ ពេលខ្លះពួកគេប្រើអត្ថបទហេព្រើរ តែពេលខ្លះគេប្រើអត្ថបទគម្ពីរ សិចតង់ (ព្រះគម្ពីរសញ្ញាចាស់ចកច្រែពីភាសាហេព្រើរ ទៅជាភាសាក្រិក) ឬ ពេលខ្លះភាសាក្រិក ពេលខ្លះទៀតទាំងពីរភាសា ។ អ្វីដែលសំខាន់នោះ គឺពួកគេនាំយកអត្ថន័យដើមរបស់វាជាងប្រើពាក្យត្រង់ៗចេញពីភាសាដើម តែមិនយល់ន័យ ។ សរុបសេចក្ដីមកយើងបានដឹងច្បាស់អំពីរបៀបបកប្រែ ដើម្បីឲ្យអ្នកអានយល់បាន ។ ទោះបីជាយើងមិនបានរំលោភទៅលើគោល លទ្ឋិនៃការផ្តុំបណ្តាលផ្ទាល់មាត់ ឬខ្ជិលច្រអូសក្នុងការសិក្សាលំអិតទៅលើ

អត្ថបទនោះក៏ដោយ យើងត្រូវតែបន្តក្នុងការយល់ដឹងពីជំនឿ និងស្គាប់ បង្គាប់ដល់ព្រះបន្ទូល ដែលទ្រង់មានបំណងព្រះហឫទ័យផ្ដល់ព្រះបន្ទូល មកដល់យើង ។ ព្រះយេស៊ូបានដាស់តឿនដល់អស់អ្នកដែលបានអនុវត្តការ សិក្សាយ៉ាងរវាសរវៃទៅលើសេចក្តីលំអិតទាំងឡាយ តែបែរជាមិនយល់ខ្លឹម សាររួមរបស់វាទៅវិញ្ជ ។

### ការមកម្រែមែមរក្សាអត្តន័យ និចការយល់ដីច

ប្រសិនបើការប្រាស្រ័យទាក់ទងអត្ថន័យ ជាគោលដៅរបស់ព្រះ បន្ទូល ឯពាក្យ និងអត្ថរូបគ្រាន់តែជាមធ្យោបាយសំរាប់បង្កើតអត្ថន័យទាំង នោះ វាជាកត្តាសំខាន់ក្នុងការកំណត់វិធីសាស្ត្រនៃការបកប្រែដើម្បីឲ្យអត្ថន័យ មានទំនាក់ទំនងល្អងាយយល់ ។

ការសិក្សាស្រាវជ្រាវជាច្រើននៅសហរដ្ឋអាមេរិក បានឲ្យយោបល់ថា មនុស្សមានការដឹងដោយសារការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យខ្លាំងជាង ការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថរូប ។ នេះគឺជាការពិតសំរាប់មនុស្សគ្រប់ជាន់ថ្នាក់ និងគ្រប់ក៏វិត ។ ទោះបីជាសិស្សច្រើការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថរូបអស់មួយ ជីវិតគេក៏ដោយ ក៏ពួកគេនៅតែយល់ថា ការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យនៅ តែមានលក្ខណៈប្រសើរជាងនៅពេលដែលឱកាសហុចឲ្យពួកគេ ។

មានអ្នកខ្លះជំទាស់ចំពោះការនេះ ហើយប្រកែកថា ការធ្វើឲ្យ មានភាពធូរស្រាលក្នុងការយល់ដឹងអត្ថន័យ មិនគួរមានសារ:សំខាន់ លើសការរក្សាអត្តរ៉ូប ដែលសឹងតែមានន័យត្រង់ៗពិតប្រាកដតាម អត្ថបទដើមនោះទេ ។ មានបុរសម្នាក់ពោលថា "ភាពត្រឹមត្រូវ មិនមែនជាការ ធ្វើឲ្យធូរស្រាលក្នុងការយល់ដឹងនោះទេ ប៉ុន្តែវាជាគោលដៅជាមូលដ្ឋាន

៤ យ៉ូហាន ៩:៣៩-០០

នៃការបកប្រែ<sup>ៈ៥</sup> ។ ប៉ុន្តែគាត់បានពន្យល់ពាក្យសំដីរបស់គាត់ដោ**យបំភ្លឺតាម** រយៈទ្រឹស្នីរបស់លោក អេនស្ដេន (Einstein's Theory) ស្ទីអំពីផលគុណ ដែលថា "២ គុណនឹង ២ ស្មើ ៤" ។ នេះគឺមិនត្រឹមត្រូវទេ ហើយថែមទាំង បាត់បង់ចំណុចទាំងស្រុងផង ។ "២ គុណនឹង ២ ស្មើ ៨" ពិតប្រាកដហើយ គឺវាងាយយល់ ប៉ុន្តែនេះមិនមែនជាតំណាងផលគុណរបស់ទ្រឹស្ដី អេនស្ថេន ឡើយ ។ ម្យ៉ាងវិញទៀតការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យដែលល្អតែងជួប ប្រទះភាពលំបាកក្នុងការរក្សាអត្ថន័យរបស់អត្ថបទដើម នៅពេលដែល ព្យាយាមធ្វើការបកប្រែឲ្យគេយល់បាន ។ បុរសម្លាក់ទៀតប្រកែកថា គ្រីស្គ បរិស័ទមិនត្រូវគិតថា ព្រះគម្ពីរជាការងាយយល់នោះទេ ក៏វិតនៃវិញ្ញាណ ការសិក្សា និងការសញ្ជីងគិត គ្រូបង្រៀន និងសៀវភៅបកស្រាយព្រះគម្ពីរ គឺជាជំនួយដែលគេត្រូវការជាចាំបាច់ ។ សំរាប់គាត់ ទស្សនៈវិជ្ជានៃការបកប្រែ ដែលមិនជាប់ទាក់ទងទៅនឹងការរក្សាអត្ថរូប "តម្រូវឲ្យមានការបកប្រែដែល ច្បាស់ជាងអត្ថបទដើម ហើយឆ្លើយតបទៅនឹងបំណងព្រះហចុទ័យរបស់ ព្រះជាម្ចាស់ក្នុងការដែលព្រះអង្គប្រើគ្រប់មធ្យោបាយដើម្បីប្រទានការយល់ ដឹងមកដល់យើង 🤏 ។ ពេលខ្លះ យើងឮរឿងស្រដៀងគ្នានេះនៅក្នុងប្រទេស ខ្មែរ "ការបកប្រែ "ខ" គឺសំរាប់កូនខ្ចីខាងវិញ្ញាណ ពីព្រោះវាមានលក្ខណ: ងាយយល់ ឯអ្នកដែលសិក្សារីងមាំ គឺការបកច្រែ "ក" ដែលមានភាព លំបាកជាង ។"

<sup>ំ</sup> ថូម៉ាំស អេហ្គា "បន្ទូលរបស់ព្រះ ឬ... ជាការក្បាអគ្គន័យដើម?" Reflections, Fall 1983, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>៦</sup> វ៉ាន់ ផារុណាក "កំណត់សំគាល់លើការបក់ប្រែ" ១៩៧៤ (mimeographed), ៧

ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ការបកច្រែបែបរក្សាអត្ថរូបមានភាពមិន សូវត្រឹមត្រូវដូចការបកច្រែមួយទៀត ដែលមានការសម្រួលរចនាសម្ព័ន្ឋនៃ ភាសាដើម្បីធ្វើឲ្យគេអាចយល់នោះឡើយ ។ នេះគឺពីព្រោះតែវាក្យស័ព្ច ឬវេយ្យាករណ៍នៃភាសាដើម ឬទីកន្លែងដែលគេនិពន្ឋអត្ថបទដើម មានបង្កប់ ទៅដោយវប្បធម៌ទំនៀមទំលាប់ដែលអ្នកអានមិនអាចយល់បានប្រសិនបើ គ្មានការពន្យល់បកស្រាយ ។ ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ ក៏លោក ប៉ារុណាក (Parunak) ប្រកែកថា ពាក្យដែលអាចមានន័យលើសពីមួយនៅក្នុងអត្ថបទ ដើម ត្រូវតែរក្សាទុកនៅក្នុងការបកប្រែ មិនត្រូវឲ្យគេលើកយកមកបញ្ជាក់ ន័យតែមួយតាមរយៈការបកស្រាយឡើយ ។

ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ យើងត្រូវសង្កេតមើលភាពខុសគ្នារវាង ពាក្យដែលមានន័យលើសពីមួយដែលអ្នកនិពន្ឋចង់និយាយ និងពាក្យមិន ច្បាស់លាស់ ឬការពិបាកយល់ដែលចេញពីលទ្ធផលនៃការមិនយល់ដឹង ច្បាស់លាស់ពីរឿងប្រពៃណី ឬភាសានៃអត្ថបទដើម ។ ការរក្សាទុកនូវពាក្យ មិនច្បាស់លាស់ ឬការពិបាកយល់នេះមិនត្រឹមត្រូវឡើយ ទោះជាអត្ថបទ ដើមមិនធ្វើឲ្យមានការភាន់ច្រឡំដល់អ្នកអានដើមនោះក៏ដោយ ។ ឧទាហរណ៍ ទោះជាយើងមិនអាចដឹងច្បាស់ពីអ្វីដែលលោក ប៉ូល ចង់និយាយនៅក្នុង ១ កូរិនថូស ៧:៣៦-៣៤ តែវាមានភាពច្បាស់លាស់ដល់អ្នកអាននៅជំនាន់គាត់ ព្រោះគាត់បានឆ្លើយនូវសំនួរដែលពួកគេបានសួរ ។ ដូច្នេះអ្នកបកប្រែត្រូវតែ ស្វែងយល់ពីអត្ថន័យនៃប្រភពដើម ជាជាងការរក្សានូវ "អត្ថរូប" ដែលគេ មិនអាចយល់បាន ។ អ្នកបកប្រែត្រូវមានការយល់ដឹងអំពីគោលបំណង របស់អ្នកគិពន្ឋជាងអ្នកអានភាគច្រើន ។ ការបកប្រែដែលនាំឲ្យគេយល់ច្រឡំ

<sup>ា</sup> សូមអានសំបុត្ររបស់ រិក ស្ពីស ដែលបានបកប្រែក្នុងឥម្ពីរ វ៉ាយឃ្វីហ្វ ក្នុងសេចក្តីបន្ថែម ។

អត្ថន័យសព្វថ្ងៃនេះ គឺជាការបំពានទៅលើអត្ថន័យនៃឯកសារដើម ។ លើកលែងតែក្នុងករណីដែលអ្នកនិពន្ឋមានបំណងចង់សរសេរពីអ្វីមួយ ដែលមានន័យលើសពីមួយ (ដូចជាក្នុង យ៉ូហាន ៣.៣ ៧ ៣ក្យ "again" អាចមានន័យថា "ម្ដងទៀត" ឬ "មកពីលើ") តើការដែលរក្សាពាក្យដែល មានន័យច្រឡុកច្រឡំដូច្នេះ គួររក្សានៅក្នុងការបកប្រែ ឬទេ?

## ភារគំណត់ព្រំដែនដល់ភារមភម្រៃមែមរក្សាអត្ថន័យ

ដោយសរុបសេចក្ដីថា ការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យឲ្យស្មើនឹង អត្ថន័យដើម ដែលផ្ដោតទៅលើអ្នកអាន ក៏ដូចជាផ្ដោតទៅលើអត្ថបទ ហុចលទ្ឋផលឲ្យមានការងាយយល់ជាង ហើយការបកប្រែបែបនេះមានភាព ត្រឹមត្រូវជាង នោះយើងត្រូវដឹងថា តើយើងកំណត់ព្រំដែនយ៉ាងណាចំពោះ ដំណើរការនៃការបកប្រែនេះ ។ តើយើងគួរទៅឆ្ងាយប៉ុនណា ដើម្បីកុំឲ្យយើង ផ្លាស់ប្ដូរអត្ថន័យរបស់ឯកសារដើម?

ទីមួយ អ្នកបកប្រែត្រូវបង្កើតជាថ្មីនូវការយោងដ៏ត្រឹមត្រូវទៅរក ហេតុការណ៍ពិតនៃប្រវត្តិសាស្ត្រ ។ ការបកប្រែអង់គ្លេសមួយ ហៅថាការបក ប្រែបំណះផាឌិបលើសំបុត្ររបស់លោកប៉ូល (Cotton Patch Version of Paul's Epistles) រំលោភគោលការណ៍នេះ ហើយផ្លាស់ប្តូរសំបុត្រទៅអ្នក ក្រុង កូរិនថូស ទៅជា "សំបុត្រទៅគ្រីស្តបរិស័ទនៅក្រុង អាត្ថង់តា" ។ នៅ ក្នុងសំបុត្រនេះ របស់ដែលថ្វាយដល់រូបព្រះនៅក្នុង ៤:១ ក្លាយទៅជាធ្វើការ នៅថ្ងៃអាទិត្យ ។ ហើយ ពួកយូដា និងសាសន៍ដទៃក្នុង ១០:៣២ ទៅជាពួក ស្បែកស និងពួកអាហ្វ្រិក អាមេរិកាំងទៅវិញ ។ ប៉ុន្តែយើងត្រូវរក្សា ប្រវត្តិសាស្ត្រដើមឲ្យនៅតែពិតដដែល ។ ប្រសិនបើយើងផ្លាស់ប្តូរការ ពិពណ៌នានៃព្រះគម្ពីរសញ្ញាថ្មីនៃ "ការទំរេតខ្លួននៅលើតុ" (ប្រហែលវាជា ប្រពៃណីបរទេសសំរាប់យើង) យើងអាចប្តូរទៅជា "អង្គុយញ៉ាំ" (នេះគឺ អ្វីដែលយើងគួរធ្វើ យោងទៅតាមប្រពៃណីរបស់យើង) នោះយើងនឹង មានបញ្ហាក្នុងការយល់ថា តើលោក យ៉ូហាន ដាក់ក្បាលលើឱរាព្រះយេស៊ូ នៅបន្ទប់ខាងលើយ៉ាងដូចម្ដេច ។

ទីពីរ យើងត្រូវរក្សាការបង្រៀនព្រះគម្ពីរសញ្ញាថ្មីអោយត្រឹមត្រូវ ទៅតាមភាពដើមរបស់វា ទោះបីជាយើងមិនចូលចិត្តក៏ដោយ ។ ឧទាហរណ៍ ភាសា អង់គ្លេសនៅក្នុង The Living Bible បកប្រែភាសាក្រិក (ἐπίστευσαν ὅσοι ἦσαν τεταγμένοι εἰς ζωὴν αἰώνιον) នៅក្នុង កិច្ចការ ១៣:៤៤ ថា "As many as wanted eternal life, belived." "អស់អ្នកណាដែលចង់បានជីវិតអស់កល្បជានិច្ច ក៏ជឿ" ទោះបីនេះជាការអាច យល់បានក៏ដោយ ក៏ប៉ុន្តែ វាឆ្លុះបញ្ជាំងទេវវិទ្យារបស់អ្នកបកប្រែ ជាងឆ្លុះ បញ្ជាំងទៅលើអត្ថបទដែលសរសេរជាភាសាក្រិក ។

ទីបី យើងត្រូវតែចៀសចេញពីការបកប្រែណាដែលមានលក្ខណៈ មិនពេញលេញ បំផ្ដើស និងផ្ដល់ពត៌មានមិនត្រឹមត្រូវ ។ ព្រះគម្ពីរដ៏រស់ "The Living Bible" ពិតជាបានរំលោភច្បាស់ណាស់ក្នុងគោលការណ៍នេះ គឺក្នុង អេម៉ុស ១:១-"Amos was a herdsman living in the village of Tekoa. All day long he sat on the hillsides watching the sheep, keeping them from straying." "អេម៉ុសគឺជាអ្នកគង្វាល រស់នៅក្នុងភូមិមួយឈ្មោះ គ្លូអា ។ គាត់បានអង្គុយពេញមួយថ្ងៃនៅតាមជ្រលងភ្នំដើម្បីមើលចៀមមិនឲ្យ វាវង្វេង" ។ ពេលដែលប្រៀបធៀបទៅនឹងអត្ថបទហេព្រើរ ការបកប្រែនេះ មានការបន្ថែមយ៉ាងពិតប្រាកដ ហើយព្រមទាំងមានការលុបបំបាត់ទៀតផង។

### ភារខែខរគាលដៅសាជាថ្មី

មនុស្សដែលគាំទ្រការបកប្រែតាមរបៀបរក្សាអត្ថន័យ បានស្នើដែន កំណត់បីនេះ ។ ប៉ុន្តែ យើងគួរពង្រីកទ្រីស្តីបន្ថែមទៀត ដោយមានការរៀបចំ ប្រកាសវត្ថុចំណងរបស់វា ដោយបង្កើតនូវការឆ្លើយតបបែបសមមូលក្នុង ភាគីអ្នកអាន ។ តើការឆ្លើយតបនេះ ជាការដែលអាចសំរេចបាន គួរឲ្យចង់បាន ឬទេ? ភាពដែលអាចនឹងកើតមានឡើងដល់ការឆ្លើយតបដែលធ្វើឲ្យមាន សមមូល គឺគួរឲ្យសង្ស័យ ពីព្រោះតែប្រវត្តិសាស្ត្រ និងប្រពៃណីមានចម្ងាយ រវាងអ្នកអានជំនាន់ដើម និងអ្នកអានជំនាន់អ្នកបកប្រែ ។ ការដែលគួរឲ្យចង់ បានគឺ បានហៅចូលទៅក្នុងការសង្ស័យដោយគម្លាតនៃហេតុការណ៍រវាង ភាពទាំងពីរនេះ ។

ឧទាហរណ៍ គោលបំណងនៃការសរសេររបស់លោក ប៉ូល ក្នុង ១ កូវិនថូស ៥ គឺពួកជំនុំបានដកចេញសមាជិកម្នាក់ពីក្រុមរបស់ខ្លួន ។ តើគួរ បកប្រែអោយពួកជំនុំសព្វថ្ងៃដកពួកជំនុំណាម្នាក់ចេញយ៉ាងឆាប់រហ័សពី ក្រុមរបស់ខ្លួន នៅពេលដែលម្នាក់នោះរស់នៅដោយប្រាសចាកសីលធម៌ ឬទេ? ហេតុកាណ៍ការផ្សេងៗផ្តល់នូវគោលដៅនៃការដែលមិនគួរឲ្យចង់បាន នូវការឆ្លើយតបសមមូល ។ ចំណងនៃការឆ្លើយតបមួយរបស់លោកប៉ូលទៅ ជំពូកដំបូងរបស់រ៉ូមគឺថា ពួកយូដាមិនមានអារម្មរណ៍ប្រសើរជាងពួកសាសន៍ ដទៃឡើយ ។ ដំបូងភាពខុសគ្នារវាង គ.ស ៦០ នៅក្នុងអាណាចក្ររ៉ូម និង ដើមសតវត្សទី២១ ផ្តល់នូវវត្ថុបំណងជាទូទៅដែលមិនសូវចាំបាច់ ។ ការខុស គ្នាទាំងនេះ ប្រហែលជាតម្រូវឲ្យមានការត្រឡប់សកម្មភាពទៅវិញ ដែលថា ពួកគ្រីស្គបរិស័ទ សាសន៍ដទៃមិនមានអារម្មណ៍ថា ខ្លួនប្រសើរជាងពួកយូដា ឡើយ ។ ការឆ្លើយតបតាមសំបុត្រដល់ពួកជំនុំភីឡាដិលភា (វិវរណ: ៣:៧-១៣) ត្រូវតែមានការលើកទឹកចិត្តរបៀបណាមួយ ហើយមានការរក្សាក្នុងផ្លូវ ដូចគ្នា (ខ.១ "ចូរកាន់ខ្ជាប់តាម សេចក្ដីដែលឯងមាន") ។ ប្រសិនបើពួកជំនុំ ឡៅឌីសេ បានឆ្លើយតបក្នុងផ្លូវតែមួយ វាគួរតែមានការអាក្រក់ជាទីបំផុត ។ ដើម្បីផ្ដោតខ្លាំងទៅលើការដែលធ្វើឲ្យមានភាពឆ្លើយតបសមមូលដែល អត្ថបទបានធ្វើឲ្យមានការលៃសំរួលទៅលើការឆ្លើយតបនោះ គឺជាការ

បរាជ័យក្នុងគោលបំណងខ្ពស់នៃការបកប្រែ ការបង្កើតឲ្យមានអត្ថន័យដូចគ្នា សុទ្ធសាធនៃប្រភពឯកសារ ។

មនុស្សមួយចំនួនព្យាយាមប្រាប់យើងថា ការធ្វើឲ្យអត្ថបទបកប្រែ មានលក្ខណៈងាយយល់ គឺសំខាន់ជាងការបកប្រែដែលរក្សាអត្ថន័យទាំង ស្រុងរបស់អត្ថបទដើមទៅទៀត ។ ប៉ុន្តែ តើគំនិតនេះប្រកបដោយគតិបណ្ឌិត ឬទេ? តើត្រឹមតែភាពងាយយល់ អាចធ្វើឲ្យការបកប្រែមានលក្ខណៈល្អ ប្រសើរដែរ ឬយ៉ាងណា? តើវាមិនត្រូវការឲ្យមានអត្ថន័យដូចគ្នាទៅនឹង អត្ថបទដើមទេឬ?

ប្រសិនបើការ "ឆ្លើយតបដែលរក្សាអត្ថន័យស្មើ" មិនមែនជាចំណង់ ចំបង តើជាអ្វីទៅ? ការប្រសើរជាងនោះ ប្រហែលជាបទពិសោធន៍របស់អ្នក អាន "ការក្សាន័យស្មើនោះ គឺប្រកាន់ខ្ជាប់ និងការក្រសោបន័យស្របតាម សារលិខិតនោះ"។ "ការក្រសោប" រួមបញ្ចូលក្នុងការខំប្រឹងឲ្យយល់ទាំងពីរ ទាំងខាងទិន្នន័យ ទាំងខាងសំលេងនៃការងារ ។ "ការក្រសោប" មានន័យថា អ្នកអានមានការចង់ទទួលនូវភាពដូចគ្នា និងភាពបន្ទាន់ដើម្បីស្ដាប់បង្គាប់ ដល់ហេតុដែលថា កាលៈទេសៈរបស់គេស្របទៅនឹងភាពដើមទាំងនេះ ។ ដោយបង្កើតឲ្យមាន "ការប្រកាន់ខ្ជាប់ និងការក្រសោបឲ្យស្របតាម" គោលដៅនៃការបកប្រែ ប្រសើរជាងការឆ្លើយតបសមមូល យើងត្រូវតែ រក្សាគម្ភាតច្បាស់លាស់រវាងភាពដើម និងអ្នកអានបច្ចុប្បន្ននៅពេលដែល កំពុងលើកទឹកចិត្តថា អត្ថបទបុរាណ និយាយត្រូវទៅនឹងស្ថានភាពយើងសព្វ ថ្ងៃនេះ ដែរឬទេ ។

#### សរុបសេចក្តី

សរុបទៅ ការបកប្រែគឺជាកិច្ចការដ៏លំបាកមួយ មិនមែនគ្រាន់តែតំរូវ ឲ្យមានការផ្លាស់ប្តូរវាក្យស័ព្ទ រចនាសម្ព័ន្ឋវេយ្យាករណ៍ទៅក្នុងភាសាថ្មីតែ ប៉ុណ្ណោះនោះទេ ប៉ុន្តែវាជាអត្ថន័យ និងថាមពល ។ ការយល់ដឹង គឺជាទិស ដៅសំខាន់នៃការបកប្រែបែបរក្សាអត្ថន័យ គឺមានប្រសិទ្ឋិភាពបំផុតក្នុងការ ធ្វើឲ្យមានភាពយល់ដឹង ។

ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ មិនគួរផ្ដោតយ៉ាងខ្លាំងទៅលើអ្នកអាន ដែលឯកសារដើមបានបំពេញដល់ខ្លួនគាត់តែប៉ុណ្ណោះទេ ។ ប្រសិនបើយើង មិនប្រុងប្រយ័ត្ន ទិសដៅនៃការបង្កើតការឆ្លើយតបមានអត្ថន័យស្មើ អាច លើកទឹកចិត្តបាន ។ ដូច្នេះ អ្នកបកប្រែត្រូវមានគោលដៅបង្កើតកិច្ចការងារ ដើម្បីឲ្យបទពិសោធន៍សមមូលរបស់អ្នកអានឈោងចាប់កិច្ចការនោះបាន ។ ក្នុងមធ្យោបាយថ្លឹងថ្លែងឲ្យស្មើរវាងការកំណត់អត្ថបទ និងអ្នកអាន គឺត្រូវ បានរក្សាវាទុក ។

លោក អឺជិន នីដា (Eugene Nida) ពណ៌នាពីព្រះគម្ពីរពីរប្រភេទ នៅប្រទេសថៃ ។ ប្រភេទទីមួយ គឺការបកប្រែជាភាសាអង់គ្លេសតាមរបៀប ចាស់គឺវិល ហើយសឹងតែគ្មានអ្នកណាម្នាក់យល់បាន ។ ទោះបីយ៉ាងណាក៏ ដោយ ព្រះគម្ពីរនេះប្រើការបានសំរាប់ម្ចាស់សណ្ឋាគារ ពីព្រោះតែរក្សាវានៅ តាមបន្ទប់នីមួយៗ ម្ចាស់សណ្ឋាគារបានរកឃើញថា គាត់មានការបន្ថយការ បាត់ភួយ និងកន្សែងពោះគោបន្តិចម្តងៗ ។ ផ្ទុយទៅវិញ ការបកប្រែមួយផ្សេង ទៀតនិយាយភាសាមនុស្សដែលគេនិយាយ ។ បន្ទាប់ពីបានអានការបកប្រែ ដែលយល់ដឹងជាងមុនរួចមក ពុទ្ធសាសនិកម្នាក់បានយល់ព្រមអនុញ្ញាតឲ្យ សង្ឃរបស់គាត់គ្រប់អង្គទទួល សៀវភៅដ៏អស្ចារ្យនេះ ។ ទោះជាយ៉ាងណា ក៏ដោយ ក៏គាត់បានដាស់តឿនសង្ឃគ្រប់ៗអង្គមិនឲ្យទទួលសូម្បីតែមួយ ក្បាលប្រសិនបើមិនបានរៀបចំអត់ងងុយមួយយប់<sup>រ</sup>។

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Ibid., 130:

ចូរយើងលើកស្អួយការបកប្រែព្រះគម្ពីរ ដែលបណ្តាលឲ្យមនុស្ស បាត់បង់ការងោកងុយ ប្រសើរជាងលើកស្អួយការបកប្រែដែលបានត្រឹមតែ បំបាក់ទឹកចិត្តចោរលួចក្រណាត់ផាឌិប ។ ប៉ុន្តែសូមយើងលើកទឹកចិត្តការ បកប្រែណាដែលមិនបានកែព្រះរាជសារសម្រួលទៅតាមបុព្វហេតុនៃអ្វីដែល គេហៅថា ភាពច្បាស់លាស់ ។

### សេចក្តីចន្ថែច

តទៅនេះគឺជាចំណែកនៃសំបុត្រមួយ សរសេរឡើងនៅថ្ងៃទី ៣០ ខែមិនា ឆ្នាំ ១៩៨៩ ដោយលោក រិក ស្គីស (Rick Speece) ។ នៅពេលនោះ រិក កំពុងធ្វើការបកប្រែព្រះគម្ពីរ វ៉ាយគ្លីហ្វ (Wycliffe) គម្ពីរសម្ព័ន្ឋថ្មីមួយ សំរាប់ជនជាតិ អង់ហ្គេវ (Angave) នៃប្រទេស ប៉ាពួនូវ គីនី (Papua New Guinea) ។

រំលងបាន២ខែក្រោយមក អ្នកបកប្រែ៤នាក់ផ្សេងទៀតនៅក្នុង
ប្រទេសប៉ាពួ នេះបានចូលរួមជាមួយពួក អង់ហ្គេវ ២នាក់ និង ខ្ញុំ ដើម្បីពិនិត្យ
រាល់ថ្ងៃនៅក្នុងសំបុត្ររបស់ ប៉ូល និង ក័ណ្ឌលូកា ។ ការត្រួតពិនិត្យនេះ
ចំណាយពេលអស់ជាច្រើនខែ ពិនិត្យទៅលើឯកសារដូចគ្នាជាមួយមនុស្ស
ជាច្រើននៅឯភូមិមួយឈ្មោះ អង់ហ្គាយ (Angai) ។ នៅពេលនេះប្រហែលជា
អស់លោកខ្លះកំពុងឆ្លល់ "ហេតុអ្វីបានមានការត្រួតពិនិត្យច្រើនម្លេះ?" សូមឲ្យ
ខ្ញុំធ្វើការពន្យល់ថា ហេតុអ្វីបានជាខ្ញុំដាក់អ្នកក្នុងកន្លែងដែលមានម្នាក់ទៀត
អានអំពីហេតុការណ៍អ្វីមួយដែលបានកើតឡើងនៅក្នុងប្រពៃណីដែលអ្នក
មិនស្គាល់ ។ សូមពិនិត្យមើលរឿងមួយ ដែលបានបកប្រែទៅជាភាសាអង់
គ្លេស ហើយពីភាសាអង់គ្លេស ទៅជាភាសាខ្មែរ ពីអីនីបាឡយ (Inibaloi)
គឺជាភាសាហ្វីលីពីនមួយ ដោយលោក លីបាឡាត (Lee Ballard) ។

"អស់អ្នកដែលបានរកឃើញ (លុយខ្លះដែលត្រូវកប់ទុក)
គឺ យ៉ូអាន់ បេចា (Juan Bajar)... ពួកគេបានមកដល់ផ្ទះទាំងយប់
ជាមួយលុយដែលគេបានរកឃើញ ហើយគាត់បានធ្វើ "កាពិ"
(kapi) សំរាប់វា ។ ពេលយប់នោះនៅផ្ទះរបស់គាត់នៅឯសាលា
កូបាន់ (Salakoban) ។ ពិតប្រាកដហើយ វាបានធ្វើនៅផ្ទះរបស់គាត់
គឺជាកន្តែងដែលបានធ្វើ "កាពិ" សំរាប់វា ។

"ព្រឹកស្អែកឡើង នៅពេលដែលពួកគេកំពុងតែញ៉ាំក្បាល ឆ្អឹងថ្គាមថ្មីបានធ្លាក់ចុះ ។ ហើយវាមិនធ្វើឲ្យទ្រេត ឬ ផ្អៀងទេ នៅ ពេលដែលវាធ្លាក់ ប៉ុន្តែវាបែរជាត្រង់ឡើងលើ ហើយវាបានចង្អុល ទៅទិសខាងកើត ។ នៅពេលដែលស្ត្រីម្នាក់បានឃើញវា ពួកគេ និយាយថា "ធ្វើវាម្ពងទៀត" ។ ប្រហែលជាពួកគេបានរាប់ថា វាមិន គ្រប់គ្រាន់នៅឡើយ ។ ហើយយ៉ូអាន់បានធ្វើ "កាពិ" ជាលើកទីពីរ។

សូមសាកល្បងខ្លួនយើង ដើម្បីឲ្យដឹងថាការបកប្រែភាសាខ្មែរមក ពីភាសាអង់គ្លេស មានអត្ថន័យពេញលេញ ដែរឬទេ ។ សូមឆ្លើយនូវសំនួរ ទាំងនេះ៖

តើ "កាពិ" មានន័យយ៉ាងដូចម្ដេច?
ហេតុអ្វីបានជាពួកគេធ្វើ "កាពិ"?
តើអ្នកណាបានញ៉ាំក្បាលនោះ?
តើក្បាលប្រភេទអ្វី ឬជាក្បាលអ្នកណា?
តើអ្វីទៅដែលធ្លាក់ចុះ?
តើអ្វីងថ្គាមអ្វី ដែលបានធ្លាក់ចុះ?
តើអ្វីងថ្គាម បានធ្លាក់ចុះមកពីណា?

តើអីទៅដែលជាសារៈសំខាន់នៃកន្លែងឆ្អឹងថ្នាម? តើស្ត្រីចាស់ម្នាក់មានសកម្មភាពយ៉ាងណា នៅពេលដែល ពួកគេបានឃើញ? តើអ្នកណាបានរាប់អ្វី ថាមិនគ្រប់គ្រាន់?

ខ្ញុំអាចទាយទុកជាមុនថា អស់លោកមិនអាចឆ្លើយរាល់សំនួរទាំងនេះ បានដោយស្កប់ចិត្តនោះទេ ។ មូលហេតុអ្វី? ជាធម្មតាគឺដោយព្រោះអ្នកនិពន្ឋ បានប្រាប់រឿងនេះទៅបងប្អូន អ៊ីនីបាឡយរបស់គាត់ ដែលចែកចាយជាមួយ គាត់ឝូវការយល់ដឹងពីប្រពៃណីពិតរួចទៅហើយ ។ ហេតុដូច្នេះហើយ បានជា គាត់មិនត្រូវការបញ្ជាក់ឲ្យច្បាស់ថែមទៀតនោះ ។ ឥឡូវសូមយើងធ្វើការ ពិចារណាការបកប្រែទីពីរក្នុងរឿងតែមួយ ។

> យ៉ូអាន់ បេចា ។ ពួកគេបាននាំវាទៅផ្ទះរបស់គាត់ទាំងយប់ ហើយ គាត់បានសម្លាប់ជ្រូកធ្វើពិធីជប់លៀង "កាពិ" មួយ ដើម្បីជាការតប ស្នងដល់វិញ្ញាណជីដូនជីតារបស់គាត់ ។ ពិតប្រាកដហើយ គឺនៅផ្ទះ របស់គាត់ឯសាលាកួបាន់ ដែលគាត់បានធ្វើពិធីជប់លៀង "កាពិ""។

> <u>"ព្រឹកស្អែកឡើង តាមប្រពៃណីរបស់គេ គេតែងតែមាន</u> សហគមន៍អាហារពេលព្រឹកបន្ទាប់ពីជប់លៀង ។ នៅពេលដែលពួក គេកំពុងបរិភោគអាហារពេលព្រឹកនោះ ឆ្អឹងថ្ពាមរបស់ជ្រូកដែលបាន ថ្វាយកាលពីយប់មុននោះ បានធ្លាក់ចុះមកពីដំបូលដែលលយ ចេញពីផ្ទះ នៅកន្លែងដែលគេព្យួរក្បាលជ្រូកនោះទៅតាមប្រពៃណី របស់គេ ។ ហើយក្បាលជ្រូកនោះមិនផ្អៀង ឬ ទ្រេតឡើយនៅពេល ដែលវាធ្លាក់ចុះ ប៉ុន្តែវាបែរជាត្រង់ទៅលើ ហើយចង្អួលទៅទិស ខាងកើតជាកន្លែងដែលវិញ្ញាណអយ្យកោរបស់ពួកគេរស់នៅ ។ នៅ

ពេលដែលស្ត្រីចាស់ម្នាក់បានឃើញ ពួកគេបានរាប់វាថា ទាំងអស់ នេះ គឺជាប្រផ្នូលអាក្រក់មួយ ហើយនិយាយទៀតថា "ធ្វើពិធី "កាពិ" ម្តងទៀត ជាលើកទីពីរ ។ ប្រហែលជាវិញ្ញាណអយ្យកោរបស់ពួក គេបានរាប់ថា ជ្រួកដែលពួកគេបានថ្វាយនោះ តបស្នងមិនគ្រប់គ្រាន់ ឡើយ" ។ ហើយយ៉ូអាន់បានធ្វើពិធី "កាពិ" ជាលើកទីពីរមែន" ។

តើអ្នកយល់ថា ការបកប្រែលើកទីពីរនៃរឿងនេះមានអត្ថន័យជាង ការបកប្រែលើកទីមួយ ឬទេ? មូលហេតុអ្វី? ពីព្រោះការដឹងអំពីប្រពៃណី គឺសំខាន់សំរាប់អ្នកដែលមិននិយាយភាសា អីនីបាឡយ ដើម្បីឲ្យយល់ពីរឿង នេះ បានសរសេរជាអក្សរច្បាស់ៗ (bold) ។ ឥឡូវនេះការបកប្រែទីពីរ គឺមាន ភាពខុសប្លែកពីទីមួយ ប៉ុន្តែវាមានរឿងដូចគ្នាដែលបានប្រាប់ជារបៀបសាមញ្ញ វិញក្នុងមធ្យោបាយដែលធ្វើឲ្យអ្នកខាងក្រៅមានការយល់ដឹងពេញលេញ ជាង ។

ឥឡូវនេះខ្ញុំសង្ឃឹមថា អ្នកមានគំនិតប្រសើរឡើងអំពីអ្វីដែលយើង រកឃើញសារៈសំខាន់របស់វា ដើម្បីត្រួតពិនិត្យហើយត្រួតពិនិត្យទៀតលើ ការបកប្រែរបស់យើងឲ្យបានហ្មត់ចត់ ។

ចូរយើងពិចារណាសំនួរពីរ ដែលថ្មីៗនេះត្រូវបានសួរដោយអ្នក
ប្រឹក្សានៃការត្រួតពិនិត្យការបកប្រែ អង់ហ្គេវ នៃក័ណ្ឌកិច្ចការ ។ លោកអ្នកអាច
រំឭកឡើងវិញនូវជំពូកទី៩អំពី លោក ប៉ូល ដែលបានគេចខ្លួនពីក្រុង ដាម៉ាស
តាមកញ្ជើសំរូតចុះតាមកំពែងក្រុង ។ អ្នកច្រឹក្សាលើការបកប្រែ បានសួរថា
"តើលោក ប៉ូល ចូលទៅក្នុងកញ្ជើនោះបានដោយរបៀបណា?" ពេលដែលខ្ញុំ
បានបកប្រែសំនួរនេះទៅជាភាសា អង់ហ្គេវ មាននារីម្នាក់ក្នុងចំណោមនារីពីរ
នាក់ ដែលពួកយើងត្រួតពិនិត្យបានឆ្លើយថា "ខ្ញុំមិនជឿថា លោក ប៉ូល
អាចចូលក្នុងកញ្ជើបានដោយរបៀបណាឡើយ" ។ នារីម្នាក់ទៀតបានឆ្លើយ

ដែរថា "ប្រហែលជាព្រះវិញ្ញាណរបស់ព្រះជាម្ចាស់បង្រួមលោកប៉ូលឲ្យតូច ទាល់តែអាចចូលក្នុងកញ្ជើនោះបាន" ។ ចម្លើយរបស់នារីទាំងពីរនោះ គឺត្រឹមត្រូវទៅតាមប្រពៃណីរបស់ពួកគេ ឬក៏ពួកគេមិនដែលឃើញកញ្ជើណា ដែលធំជាងធុងដាក់ចំណុះជាង១០០លីត្រនោះទេ ។ ពួកគេមិនដឹងថា នៅ មជ្ឈឹមបូពា៌ គេនិយមធ្វើកញ្ជើធំៗ ដែលមនុស្សជំទង់អាចចូលទៅក្នុងនោះបាន ដោយឥតមានបញ្ហា ។ ហេតុដូច្នេះហើយ បានជាយើងសំរេចចិត្តធ្វើឲ្យពាក្យ "កញ្ជើ" នេះមានគុណភាពឡើងឆាប់យល់នៅក្នុងការបកប្រែទៅជាភាសា អង់ហ្គេវ គឺ "កញ្ជើដែលធំអស្ចារ្យ" ។ ដោយធ្វើការសំរួលយ៉ាងដូច្នេះ យើង បានប្រគល់ការបកប្រែប្រាស្រ័យទាក់ទងឲ្យមានអត្ថន័យ ដូចដែលលោក លូកា មានចំណងចង់ឲ្យអ្នកអានរបស់គាត់អាចយល់បាន ។

បន្ទាប់មក នៅក្នុងជំពូកដដែល គឺជារឿងរបស់ តេប៊ីថា (ដែល
ស្រាយថានាងក្ដាន់) ដែលបានស្លាប់ ហើយលោកប៉ូលបានប្រោសឲ្យនាង
មានជីវិតរស់ឡើងវិញ ។ នៅក្នុង ១ ៣៧ "នាងមានជំងឺ ហើយក៏ស្លាប់ទៅ
កាលគេបានផ្លូតទឹករូបនាងហើយ នោះក៏យកទៅជាក់ក្នុងបន្ទប់ខាងលើ" ។
អ្នកប្រឹក្សាបានសួរថា "ហេតុអ្វីបានជាគេផ្លូតទឹករូបនាង?" នារីអង់ហ្គេរបាន
និយាយគ្នាទៅវិញទៅមក ហើយឆ្លើយថា "យើងមិនដីងថាហេតុអ្វី បានជាគេ
ផ្លូតទឹករូបនាងទេ ។ យើងមិនដែលធ្វើយ៉ាងដូច្នេះ ចំពោះអ្នកណាម្នាក់ដែល
ស្ថាប់នោះទេ ។ ជាងនេះទៅទៀត យើងមិនដែលជាក់សពផ្ដេកនោះឡើយ
គឺយើងលើកសពបញ្ឈរឡើងឲ្យអង្គុយ ។ ទោះជាយ៉ាងណាក៏ដោយ យើង
គិតថា ពួកគេត្រាន់តែធ្វើតាមទំនៀមទំលាប់របស់ពួកគេនៅពេលដែលមនុស្ស
ណាម្នាក់ស្លាប់" ។ នៅក្នុងពន្លឺរបស់ចម្លើយនេះ យើងមានអារម្មណ៍ថា អត្ថបទ
ប្រាស្រ័យទាក់ទងអត្ថន័យពេញលេញដូចដែលបានបកប្រែ ហើយដោយ
គ្មានការសម្របអ្វីទាំងអស់ ទោះបីជាប្រពៃណីនោះមានភាពចម្លែកដល់ជន
ជាតិ អង់ហ្គេវ ក៏ដោយ ។

### សំរារុំនីអយ្មុំ ៣/៣ (គុសា ២០០២): ១០៣-១១០



# **ដើមត្ថោ**តមានអំនួត



លោក អ៊ូន សិលា

មានប្រទេសមួយ លាតសន្ឋឹងនៅក្នុងជ្រោយនៃទ្វីបអាស៊ីភាគអគ្នេយ៍ ដែលកាលពីដើមគេហៅថា "កម្ពុជា" ប្រែថា "ទឹកដីមាសឬសុវណ្ណភូមិ" ។ នៅក្នុងពេលនៅក្រោមអាណានិគមរបស់ប្រទេសបារាំង គេហៅប្រទេសនេះ ថា "កាំបូដ" ហើយឈ្មោះនោះក្រោយមកគេបានហៅជាភាសា អង់គ្លេសថា "ខេមបូឌា" ។ មានដើមត្នោតជាច្រើននៅក្នុងវាលស្វែរភាគច្រើននៅក្នុងប្រទេសខ្មែរ ។ ថ្ងៃមួយក្រុមហ្វីកហ្វឺនធីម៉ូថេរបស់យើងបានធ្វើដំណើរត្រឡប់ មកពីបង្រៀនសិក្ខាសាលាស្គីអំពីការរួបរួមនៅក្នុងខេត្ត កំពង់ធំ ។ នៅតាមផ្លូវ ត្រឡប់មកភ្នំពេញវិញនោះ ក្រុមរបស់ខ្ញុំគេបានសួរខ្ញុំថា "តោះឈប់មួយ ភ្លែតសិន រកកន្លែងបញ់ទន្សាយ គឺមានន័យថា រកកន្លែងបត់ជើងតូច" ។ ដូច្នេះខ្ញុំក៏បានឈប់ឡាន ហើយយើងនាំគ្នាដើររកកន្លែងគួរសម ពេលនោះ ខ្ញុំបានឃើញដើមត្នោតមួយដើម ដែលមានដើមឈើមួយប្រភេទទៀតដុះជាប់ នៅជាមួយ ។ មើលទៅគួរឲ្យចាប់អារម្មណ៍ មែនទែន! ដើមឈើនោះ

គេបានហៅថា ដើមជ្រៃ តាមទម្លាប់ដែលគេធ្លាប់ហៅភាគច្រើននៅក្នុង ប្រទេសកម្ពុជា ។

ដូចខ្ញុំបានជំរាបជូនកាលពីលើកមុននៅក្នុងអត្ថបទមួយរបស់ខ្ញុំ កសិករខ្មែរមួយចំនួនបាននិយាយថា ដើមឫស្សី និង ដើមត្នោត ជាប្ដីប្រពន្ឋ នឹងគ្នា ។ ដើមត្នោត គឺជារុក្ខជាតិដ៏មានប្រយោជន៍បំផុត ។ ដើមវាគេអាចប្រើ យកទៅធ្វើផ្ទះ ធ្វើក្រោលគោក្របី ធ្វើទូក និងធ្វើឧបករណ៍កសិកម្មដទៃទៀត។ ស្ថីកត្នោតគេអាចប្រើវាប្រកជាដំបូលផ្ទះ ឬខ្ចម ធ្វើមួក កន្ទេល ស្យោងដាក់ ស្រូវជាដើម ។ ទីកត្នោតគេយកទៅធ្វើស្ករ ផ្លែត្នោតគេយកទៅធ្វើបន្ថែស្ថ និង នៅពេលវាទំគេយកទៅធ្វើជានំអាកោ និងនំផ្សេងៗទៀត ។

ដូច្នេះដើមត្នោតមានប្រយោជន៍តាំងពីបុសរហូតដល់ស្ថិក គឺមាន
ប្រយោជន៍ដូចជាដើមបុស្ស៊ីដែរ ។ ដើមត្នោតរីង និងខ្លីមណាស់ ។ វាមានបុស
ចាក់ស្រេះចូលគ្នារឹងមាំជាទីបំផុត ។ កម្រមានខ្យល់ព្យុះណាអាចធ្វើឲ្យដើម
ត្នោតរលំណាស់ ។ ស្ថិកត្នោតមានពណ៌បៃតងចាស់រហូតពេញមួយឆ្នាំ គឺ
ពណ៌វាស្រដៀងនឹងពណ៌ដើមស្រល់ ឬដើមណូអែលដែរ ។ ពណ៌វាមិន
ប្រែប្រួលឡើយ ទោះជារដូវណាក៏ដោយ ។ ហេតុដូច្នេះហើយ ទើបម្ចាស់
សណ្ឋាគារលំដាប់ផ្កាយប្រាំខ្លះ និងម្ចាស់អាគារទំនើបៗមួយចំនួនដទៃទៀត
នៅក្នុងទីក្រុងភ្នំពេញ គេបានយកដើមត្នោតមកដាំដើម្បីលំអនៅក្នុងទីធ្លា
ខាងមុខអាគារទាំងឡាយនោះ ។ ដើមត្នោតទាំងឡាយនោះមិនគ្រាន់តែបន្ថែម
សម្រស់ដល់សណ្ឋាគារប៉ុណ្ណោះទេ ប៉ុន្តែជួយរំលឹកដល់មនុស្សដែលកំពុង
រស់នៅក្នុងសង្គមខំប្រដេញជើងគ្នាដើម្បីរស់នៅក្នុងទីក្រុង ឲ្យគេនឹកឃើញ
ដល់ជីវិតរស់ដែលប្រកបដោយសេចក្តីសុខរបស់កសិករខ្មែរយើងនៅតាម

<sup>ំ</sup>ពរ័១០-១៥ ។

ជនបទ ។ កាលពីសម័យបោះឆ្នោតឆ្នាំ១៩៩៨ មានគណៈបក្សនយោបាយ មួយបានជ្រើសយកដើមត្នោតមកធ្វើជានិមិត្តសញ្ញារបស់គណៈបក្ស ។ ប្រហែលជាគេយល់ឃើញថា គេអាចធ្វើឲ្យប្រជាជនខ្មែរចាប់អារម្មណ៍ លើភាពរឹងមាំរបស់ដើមត្នោត ហើយនិងភាពមិនប្រែប្រួលនៃពណ៌របស់ស្ថិក ត្នោត និងអាចយល់ចិត្តរបស់ប្រជារាស្ត្រខ្មែរ ដើម្បីឲ្យគេបោះឆ្នោតឲ្យ ។

ខ្ញុំផ្ទាល់ក៏យល់ស្របតាមគំនិតបែបនោះដែរ! ព្រោះវិចិត្រករខ្មែរ ភាគច្រើនតែងតែមានអារម្មណ៍ស្រដៀងគ្នានេះដែរ គឺនៅក្នុងគំនូររបស់គេ ដែលបង្ហាញពីទេសភាពនៅតាមជនបទស្រុកស្រែនោះ គេតែងតែគូររូប ដើមត្នោតនៅក្នុងរូបនោះដែរ ។ ដើមត្នោតជារុក្ខជាតិមួយដែលរឹងមាំ និងមាន ប្រយោជន៍បំផុតនៅក្នុងប្រទេសខ្មែរ ។ ដើមត្នោតអាចឈររឹងមាំបានមិនថា ឡើយនៅពេលទឹកជន់ឬមានខ្យល់ព្យុះនោះទេ ឬនៅក្នុងរដូវប្រាំងរាំងស្ងួត យ៉ាងណាក្តី ហើយមិនតែប៉ុណ្ណោះដើមត្នោតជានិមិត្តសញ្ញានៃដើមឈើ តំណាងឲ្យប្រទេសជាតិទៀតផង ។

ប៉ុន្តែដើមត្អោតនិងងាប់ បើសិនជាមានដីកខ្វក់នៅជាប់និងដើមនោះ ទោះបីជាដើមត្អោតរឹងមាំយ៉ាងណាក្ដី និងមានមោទនភាពនិងសម្រស់របស់ ខ្លួនយ៉ាងណាក្ដី ។ បើសិនកសិករមិនមកកាត់កាវត្ផោតចាស់ៗចេញទេ កាវ ត្ផោតទាំងនោះនឹងមានជាប់ដី ហើយដីនោះនឹងកកនៅតាមកាវត្ផោត ។ មាន សត្វស្ថាបជាច្រើន ដែលតែងតែពាំយកផ្លែឈើយកទៅស៊ីនៅលើកាវត្ផោត ប្រក់ជុះអាចម៍នៅលើនោះ ។ នៅពេលមានភ្លៀងធ្លាក់មក អាចម៍សត្វដែលមាន គ្រប់រុក្ខជាតិនោះក៏ដុះឡើង ។ ពេលមុនដំបូង ពេលដែលដើមរុក្ខជាតិនោះ ដុះភ្លាមឃើញតូចមែនទែន ដែលដើមត្ផោតគិតថា វាមិនមានការគំរាមកំហែង អ្វីដល់ខ្លួនវាឡើយ ។ ប្រហែលជាដើមត្ផោតមានមោទនភាពខ្លួនឯងថា ខ្លួន មានសម្រស់កាន់តែស្រស់មួយក៏រិតទៀត នៅពេលដែលខ្លួនមានដើមរុក្ខជាតិ មួយប្រភេទទៀតមកដុះនៅជាមួយនោះ ។

ប៉ុន្តែមិនយូរប៉ុន្មាន ដើមរុក្ខជាតិនោះកាន់តែដុះធំឡើងៗជាលំដាប់ ។ ដើមត្នោតមិនអាចទទួលយកជីវជាតិដែលឫសរបស់ខ្លួនខំក្រេបជញ្ជក់ពីដី មកចិញ្ចឹមខ្លួនបានទេ ព្រោះជីជាតិទាំងឡាយនោះត្រូវបានរុក្ខជាតិមួយបែប ទៀតជញ្ជក់យកអស់ ។ ដើមត្នោតក៏ចាប់ផ្ដើមកើតជម្ងឺកង្វះជីវជាតិ ហើយ ក្រោយមកមិនយូរប៉ុន្មានក៏ស្លាប់តៃហោងតែម្តងទៅ ។ នៅពេលដែលយើង ទៅចួលរួមការប្រជុំបំប៉នស្មារតីបុគ្គលិកអង្គការ ទស្សនៈ ពិភពលោក (World Vision Staff retreat) នៅក្នុង ខេត្តសៀមរាប កាលពីពីរឆ្នាំមុន យើងបានទៅ ទស្សនាប្រាសាទអង្គរវត្ត ។ ខ្ញុំបានសង្កេតមើលទៅតាមកំផែងនៃប្រាង្គ ប្រាសាទទាំងឡាយនោះ ត្រូវទទួលរងនូវការបំផ្លិចបំផ្លាញដោយសារ ឫសឈើ ដូចដែលខ្ញុំធ្លាប់ឃើញដុះនៅតាមដើមត្អោតនោះដែរ ។ ឫសរុក្ខជាតិ នោះវាបានញែកចំបែកផ្ទាំងសិលា ដែលដួនតារបស់យើងបានដាក់នៅជាច់ ជិតគ្នានោះឲ្យឃ្ថាតពីគ្នា ។ កំផែងប្រាង្គប្រាសាទទាំងនោះមើលទៅមាន សោភ័ណភាពល្អប្រណិត ដរាបណាវានៅជាប់ស្អិតជាមួយគ្នា ហើយក្បាច់ ចម្លាក់ដ៏រស់រវើកទាំងនោះ ឆ្លុះបញ្ចាំងពីស្នាដៃដ៏ប្រពៃរបស់បុព្វបុរសខ្មែរយើង ដែលមានអារិយធម៌ដ៏រុងរឿងនៃអធិរាជខ្មែរ ។ ដើម្បីជួយសង្គ្រោះប្រាង្គ ប្រាសាទទាំងនោះមិនឲ្យខូចខាត នោះក្រសួងទេសចរណ៍ត្រូវចាត់ឲ្យមាន កម្មករទៅកាត់ឫសរុក្ខជាតិនោះចេញ ។ ប្រាង្គប្រាសាទបុរាណទាំងនោះ ភាគច្រើនទទួលរងនូវការខូចខាតដោយសារតែឫសឈើ ដែលដុះជ្រៀតនៅ ត្រង់ចន្លោះកណ្ដាលផ្ទាំងសិលានីមួយៗ ។ ដើមឈើទាំងនោះដុះត្រគោល ត្រគុំក្នុងពេលដែលស្រុកខ្មែរកើតសង្គ្រាមក្នុងស្រុកអស់រយៈពេលយ៉ាងយូរ ដែលពេលនោះគ្មានអ្នកទេសចរណ៍ណាម្នាក់ហ៊ានទៅទស្សនាប្រាង្គប្រាសាទ នោះឡើយ ។ ប្រទេសកម្ពុជា ត្រូវបានកាត់ផ្ដាច់ចេញពីពិភពលោកជិតពីរ ទសវត្សរ៍ ។ មិនថាឡើយអ្នកទេសចរណ៍មកពីក្រៅប្រទេស សូម្បីតែអ្នក ទេសចរណ៍នៅក្នុងស្រុកក៏មិនអាចទៅទស្សនាប្រាង្គប្រាសាទទាំងនោះ

បានឡើយ ដោយសារសម័យកាលវាលពិឃាត ។ កាលពីសម័យនោះ មិនថាឡើយជីវិតមនុស្សទទួលរងនូវការកាប់សម្លាប់ សូម្បីតែផ្ទាំងសិលា ក៏ត្រូវទទួលរងនូវការខូចខាតយ៉ាងធ្ងន់ធ្ងរដែរ ។

រឿងទាំងឡាយខាងលើនេះ ធ្វើឲ្យខ្ញុំនឹកឃើញពីទំនាក់ទំនងដែល ព្រះជាម្ចាស់ហើយនិងប្រជារាស្ត្ររបស់ព្រះអង្គធ្លាប់មានភាពជិតស្និតពី មុនមកនោះ ។ កាលដើមដំបូងឡើយ មនុស្សនិងព្រះជាម្ចាស់ជាគូកនយ៉ាង ជិតស្និតជាមួយគ្នា ប៉ុន្តែបន្ទាប់ពីអាដាំ និងអេវ៉ា ធ្លាក់ក្នុងអំពើបាប ពេលនោះ ហើយដែលអំពើបាបបានចូលទៅក្នុងពិភពលោកយើងនេះ ហើយថែមទាំង បានញែកមនុស្ស និងព្រះអាទិកររបស់ខ្លួនឲ្យឃ្លាតពីគ្នា ។ ដ្យិតឈ្នួលនៃអំពើ បាបនោះគឺសេចក្តីស្លាប់ ។ ដើម្បីជួសជុលនូវទំនាក់ទំនងដែលបានបាក់បែក នោះ ដំបូងយើងត្រូវដោះស្រាយជាមួយអំពើបាបជាមុនសិន ។ មិនខុសគ្នានឹង ការជួសជុលកំផែងប្រាង្គប្រាសាទអង្គរវគ្គនោះឡើយ ។ ដើម្បីជួសជុល ក្រសួងទេសចរណ៍ត្រូវបញ្ជូនមនុស្សឲ្យទៅកាត់ផ្ដាច់បូសឈើជាមុនសិន ។ កាលពីដំបូងបូសឈើទាំងនោះដុះឡើងតូចៗបំផុត ប៉ុន្តែនៅពេលយូរៗទៅ វាក៏កាន់តែធំឡើងៗជាលំដាប់ ។ កាលណាទុកវានៅកាន់តែយូរ ការខូចខាត ដល់រូបចម្លាក់នោះ កាន់តែធ្ងន់ធ្ងរ ។

អំពើបាប នៅពេលដែលវាចាប់ផ្ដើមកើតឡើងដំបូង គឺវាតូចបំផុត ប៉ុន្តែនៅពេលដែលយើងទុកពេលឲ្យវាកន្លងហួសទៅកាន់តែយូរ គឺវាកាន់ តែធ្ងន់ធ្ងរឡើងៗ ។ អំពើបាបដែលយើងមិនបានលន់តួ នោះនឹងធ្វើឲ្យខូច ដល់ទំនាក់ទំនងផ្សេងៗ ។ នៅក្នុងនាមយើងជាគ្រីស្ដបរិស័ទ សូមឲ្យយើង នឹកចាំពីមេរៀនដែលយើងរៀនបានពីដើមត្នោត ។ សូមកុំឲ្យយើងមានអំនួត ថាយើងរឹងប៉ឹង ដែលថាយើងជាដើមត្នោត ជានិមិត្តសញ្ញានៃប្រទេសជាតិ ឬក៏គិតថា ជារាស្ត្រដែលព្រះជាម្ចាស់ជ្រើសរើស ឬពូជសាសន៍ពិសេស និង គិតថាយើងមានមុខមាត់ ព្រោះមានគេត្រូវការយើងច្រើនយកទៅលំអ សណ្បាគារថ្នាក់ផ្កាយ៥នោះឡើយ ។ កុំឲ្យយើងរំភើបនឹងលំអ និងកិត្តិយស ដែលយើងបានទទួលនោះឡើយ ។ បើសិនជាភ្លេចខ្លួន មិនអនុញ្ញាតឲ្យអ្នក ថែសួនមកកាត់គាវចាស់ៗចេញពីយើងទៅទេនោះ យើងនឹងមានភាពកខ្វក់ ដិតជាប់នៅជាមួយយើង ពេលនោះនឹងមានសត្វស្ថាបជុះអាចម៍ដាក់លើ យើង ។ ដូចជាសុភាសិតអង់គ្លេសមួយឃ្លា ដែលគេចែងរំលឹកយើងថា៖ "យើងមិនអាចបញ្ឈប់សត្វស្ថាបពីការហើររំលងក្បាលយើងបានទេ ប៉ុន្តែ យើងអាចបញ្ឈប់វាមិនឲ្យធ្វើសំបុកនៅពីលើក្បាលយើងបាន "

យើងត្រូវតែលន់តួអំពើបាបរបស់យើងទៅព្រះជាម្ចាស់ ។ តែនៅពេល ដែលយើងព្រមលន់តួបាបរបស់យើងដល់ព្រះអង្គវិញ នោះព្រះអង្គសន្យាថា នឹងប្រព្រឹត្តចំពោះយើងយ៉ាងសុចវិត គឺព្រះអង្គនឹងអត់ទោសរាល់អំពើបាប របស់យើង និងសំអាតយើងពីការទុច្ចវិតទាំងឡាយផង ។ ២ បើសិនជាយើង អនុញ្ញាតឲ្យអំពើបាបដុះជាលកាន់តែធំឡើងៗ នោះយើងមិនអាចចូលទៅក្នុង ព្រះវគ្គមានរបស់ព្រះជាម្ចាស់បានឡើយ យើងនឹងត្រូវវិនាសដូចជាដើមត្នោត ដែរ ។

ដូចគ្នានេះដែរ រាល់ទំនាក់ទំនងផ្សេងៗរវាងមិត្តសម្លាញ់ និងរវាង
ក្រុមជំនុំ បើសិនជាយើងទុកឲ្យអំពើបាបដុះខ័ណ្ឌយើងនោះ គឺវាអាចកើត
ឡើងនូវភាពរីកវរដូចពោលខាងលើនោះបាន ។ ទំនាក់ទំនងរបស់យើង
នឹងត្រូវរលំដួល ដូចជាផ្ទាំងថ្មនៅតាមកំផែងនៃប្រាង្គប្រាសាទអង្គរវត្តដែរ ។
ចូរប្រយត្តប្តស់ដែលដុះនៅចន្លោះផ្ទាំងសិលានានា ដែលស្ថាបត្យកររបស់
យើងគេបានដាក់ឲ្យនៅជាប់ស្អិតជាមួយគ្នា ។ នៅពេលដែលវានៅជិតគ្នា
ទើបវាអាចក្លាយទៅជាបាយ័នមុខបួន ឬជារូបអប្សរាបាន និងអាចមើលទៅ
ស្រស់ស្អាតទៅបានដែរ ។ ប៉ុន្តែបើមានឫសឈើទៅដុះនៅចន្លោះរូបភាពដើម

<sup>&</sup>lt;sup>៦</sup> ១ឃ៉ូហាន ១:៩

ដែលយើងកោតសរសើរថាស្រស់ស្អាត នោះនឹងលែងស្រស់ស្អាតទៀត ហើយ ។ មិនគ្រាន់តែមើលទៅមិនស្រស់ស្អាតប៉ុណ្ណោះទេ គឺតួប្រាសាទ ទាំងមូលអាចនឹងត្រូវខូចបង់ទៅទៀតផង ។ ដូច្នេះ ចូរចាំឲ្យបានច្បាស់ថា ត្រូវកាត់បូសឈើចោលចេញ ។

បងប្អូនអើយ ព្រះយេស៊ូសព្វព្រះហឫទ័យជួយជួសជុលទំនាក់ទំនង ដែលបាក់បែករវាងមនុស្សជាតិទាំងឡាយនោះឡើងវិញ ។ ព្រះជាម្ចាស់ និ**ង** មនុស្សធ្លាប់មានទំនាក់ទំនងជាមួយគ្នាយា៉ងជិតស្និតបំផុត ។ ប៉ុន្តែដោយសារ តែអំពើបាបបានញែកមនុស្សយើងឲ្យដាច់ចេញពីព្រះអង្គ និងធ្វើឲ្យមាន ការបាក់បែកប្រេះឆាផ្នែកទំនាក់ទំនងនេះ ។ ពីព្រោះតែទំនាក់ទំនងដ៏សុក្រឹត រវាងព្រះជាម្ចាស់ និងមនុស្សត្រូវបាក់បែក ដូច្នេះហើយទើបរាល់ទំនាក់ទំនង ទាំងឡាយក៏ត្រូវប្រែជាមិនល្អទាំងអស់ផងដែរ ។ ទំនាក់ទំនងនោះរួមមាន ទំនាក់ទំនងរវាងថ្ពីនិងប្រពន្ឋ កូននិងឪពុកម្ដាយ ចៅហ្វាយនិងកូនចៅ បងនិងប្អូន ប្រជាជាតិនិងប្រជាជាតិ ពូជសាសន៍និងពូជ**សាស**ន៍ ។ល។ បានក្លាយទៅជាជួរផ្លួម និងមានភាពរញ៉េយរញ៉ាយអស់ទៅ ។ ហេតុអ្វី? គឺវាបណ្តាលមកពីអំពើបាប ។ ប្រជាជន ជាតិសាសន៍ និងសង្គមទាំងអស់ អាចរស់នៅដោយសុខដុមរមនាជាមួយគ្នា បើសិនជាគេព្រមអនុញ្ញាតឲ្យ ព្រះយេស៊ូកាត់ឫសគល់នៃអំពើបាបនោះចេញ ។ មាន**តែព្រះនាមព្រះអង្គ** តែមួយគត់ដែលអាចជួយសង្គ្រោះដល់មនុស្សលោក**ទាំងអ**ស់បាន 📲 ព្រះអង្គជាកសិករ ដែលជួយសំអាតដើមត្នោតពីការរុករានទន្ទ្រានពី សំណាក់រុក្ខជាតិផ្សេងៗ ដែលបំផ្លាញដល់ការរីកដុះដាលរបស់ដើមត្នោត ។ ព្រះអង្គក៏ជាភ្នាក់ងារពីក្រសួងទេសចរណ៍ ដែលជួ<mark>យកាត់ប្</mark>សឈើចេញ ពីចន្លោះផ្ទាំងសិលារបស់ប្រាង្គប្រាសាទដែរ ។

<sup>🏿</sup> កិច្ចការ៤:១២

# ១១០ សុរបប់ខ្លួងនវុំ u/u (ដំនា ភ្លooភា)

### សរុបសេចក្តី:

- ដើមត្ចោតអាចរស់ នៅយូរអង្វែងនិងរឹងមាំបាន បើគ្មានដើមជ្រៃ
   ឬរុក្ខជាតិផ្សេងទៅដណ្ដើមដុះពីលើវាទេនោះ ។
- គ្រីស្តបរិស័ទអាចឈររឹងមាំក្នុងជំនឿរបស់ខ្លួនបាន បើសិនមិន ព្រមឲ្យអំពើបាបរីកដុះដាលនៅក្នុងជីវិតរបស់គេ ។
- ផ្ទាំងសិលានៅក្នុងប្រាង្គប្រាសាទអាចមើលទៅស្រស់ស្អាត បើសិន ជាផ្ទាំងសិលាទាំងនោះស្ថិតនៅកៀកកិតនឹងគ្នាតាមទំរង់ដើម ដែលគេបានដាក់វាឲ្យនៅនោះ ។
- រាល់ទំនាក់ទំនងទាំងឡាយអាចមានភាពសុខដុមរមនាទៅបាន
   បើសិនជាយើងព្រមដោះស្រាយអំពើបាបជាមុនសិននោះ ។



#### The Proud Palm Tree



**UON** Seila

n a peninsula in Southeast Asia lies a country once called "Kampuchea," meaning "The Land of Gold." During the colonial period the French called it "Cambodge," a name that later evolved into "Cambodia." There are a lot of palm trees in most farming fields in Cambodia. One day our Training of Timothys team was returning from a seminar on unity in Kompong Thom. On the way back to Phnom Penh my team asked me, "Let's stop for a while to shoot a rabbit (i.e., find a rest room)." So I stopped the car and we went to "shoot a rabbit" or "see a man about a dog," and I noticed a palm tree with another kind of tree growing on it. That was interesting! The tree was called *Chrey* in Cambodian.

As I mentioned in a previous article, some Cambodian farmers consider the bamboo and palm tree to be husband and wife. The palm tree is very useful. It can be used for building houses, barns, boats, and farming tools. Its leaves can be used to thatch roofs, make hats, mats, containers for rice crops, etc. Its juice can produce sugar, its fruit can be cooked as food, and when it ripens the palm can be used to make *Akor* and other kinds of cake.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Uon Seila, "Bamboo," *Honeycomb* 2/2 (April 2001): 10–15.

So the palm tree is very useful from root to leaves, just as is the bamboo. Its trunk is strong and hard. It has sturdy roots. Storms only rarely can cause a palm tree to fall. Its leaves look dark green all year round, similar to a pine tree or Christmas tree. It does not change color as the seasons pass. That is why owners of some five-star hotels and other buildings in Phnom Penh plant palm trees in their yards as decorations. They not only add beauty to the hotel, but also invite people caught up in a rat-race society to think about the peaceful countryside lives of Cambodian farmers. In the 1998 election one political party chose the palm tree as its emblem. Perhaps they thought they could focus the attention of the Khmer people on the strength of the tree and the unchanging evergreen color of its leaves, and so win people's hearts and votes.

I also agreed with that idea! Most Cambodian artists express similar feelings by including palm trees in their paintings of country-side scenery. The palm tree is a strong and useful plant in Cambodia. It can stand firm whether in flood or in storm or in dry season, and it also stands symbolically as a national tree.

But the palm tree will die if there is some dirt on it, even though it is so proud with its beauty and its strength. If the farmer does not come to cut the leaves and they stay attached, some dirt may accumulate where they attach to the trunk. Birds will drop into this dirt on the palm tree their stools carrying seeds of fruits they have eaten. When the rainy season comes, these small seeds will germinate and grow. At first they look too small to bother the tall palm tree. Maybe the palm even looks proud of having two kinds of tree growing together.

But as the years fly by the other tree grows bigger and bigger. Eventually the palm can't get enough of the nutrients that its roots absorb from the ground because the other tree sucks them all away. The palm tree then becomes malnourished, and before long dies.

When we had World Vision staff retreat in Siem Reap two years ago we visited a ruined temple. I noticed that some of the temple walls had been destroyed by the same kind of tree I saw growing on the palm tree. Its root had split the stones from sticking close together. As long as the stones stayed close together the wall looked good, and the beauty of each relief it bore vividly reflected the civilization of the Khmer

Empire. In order to save the temple from falling apart the Ministry of Tourism had workers cut the root of the tree away. Most of the ruin was destroyed by a root that grew between the stones of the temple. These trees had flourished during the long years of the civil war when no visitors came to see the temple. Cambodia was cut off from the world for nearly two decades. Neither local nor overseas visitors came to the temples during the time of the killing fields. So not only were people killed during that time, even the stones were badly damaged.

It reminded me of the relationship that God and his people once enjoyed. In the beginning man and God were close companions, but after the fall of Adam and Eve, sin entered this world and separated man from his creator. For the wages of sin is death. In order to fix the broken relationship sin must be dealt with first. It is like the stone wall at Angkor Wat. To save it from destruction they need to send some agent from the Ministry of Tourism to cut the root. When it first started growing the root looked very small, but as time went by it grew bigger and bigger. The longer it stayed the worse the damage it caused to the relief.

Sin at first starts very small, but as time passes its results grow worse and worse. Unrepented sin will ruin a relationship. As Christians please remember the lesson from the palm tree. Don't be proud that we are strong, that we the palm tree are the symbol of the country—the chosen race or kin, and that they use us to decorate five-star hotels. Don't be thrilled with the beauty and honor that we are given. If we forget to allow garden keeper to take away our old leaves we will become dirty, or birds will drop something on us. As an English saying reminds us, "We cannot stop birds from flying over our heads, but we can stop them from building their nests on our heads."

We have to confess our sins to God. But if we confess our sins to God, he will keep his promise and do what is right: he will forgive us our sins and purify us from all our wrongdoing.2 If we allow sin to grow bigger and bigger we can never come into the presence of the Lord and we will perish like a palm tree.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>1 John 1:9.

The same can happen in the relationships between friends and churches if we allow sins to grow between us. Like the stone wall at Angkor Wat, our relationship will fall apart. Beware of roots that start to grow between the stones that the builder originally placed close together. When the stones remain close together, they become the image of the four faces at Bayon or Apsara, and they look beautiful. But when tree roots grow in between, the original shape with its beauty and meaning is lost. Not only does it look ugly, but the whole temple may fall as well. Make sure you cut away the roots.

My friends, Jesus wants to fix the broken relationship with all humankind. God and man used to have a very close relationship. But sin separated us from God, and caused that relationship to break down. Because the sacred relationship between God and man broke, all other types of relationships have turned sour as well. Relationships between husband and wife, children and parents, brothers and sisters, nation and nation, race and race, etc., became spoiled and turned into a mess. Why? It is caused by SIN. But people, races, and societies can live in harmony if they allow Jesus to cut off the root of sin. He is the only name that can save mankind.<sup>3</sup> He is the farmer who can clean the palm tree to keep it from being destroying by an invading plant. He is the agent from the Ministry of Tourism who can dig out the roots growing between stones of the ruin.

#### Conclusion:

- Palm trees can live long and stay strong if they have no other tree growing in their stem.
- Christians can stand strong in their faith if they don't allow sin to grow bigger and bigger in their lives.
- Stones in old ruins can still look beautiful if they stay close to the original place where they were put.
- All kinds of relationships can be in harmony if sin is dealt with first.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Acts 4:12.



### Watch and Pray

Neal YOUNGQUIST

hroughout the gospels, Jesus firmly commanded his disciples to watch and pray. As the Good Shepherd, concerned for the imminent dangers confronting his sheep, Jesus repeatedly emphasized the need to guard our souls through watchfulness and prayer.

The need to pray is obvious. But what does it mean to watch? In the original Greek text of Matthew 25:13; Mark 13:33,37; and Luke 21:36 the phrase "to



watch" conveys the need to give strict attention to; be cautious and alert; be vigilant; be sleepless; be on guard for fear that through laziness and looseness some destructive calamity will suddenly overtake one's life.

With this in mind, on what areas should we as Christians diligently focus? Three main areas deserve our attention: to watch against

¹[Ed. note: These verses use different words: γρηγορέω in Matt 25:13 and Mk 13:37; ἀγρυπνέω in Lk 21:36; βλέπω and ἀγρυπνέω in Mk 13:33.]

temptation, to be on guard against false teaching, and to prepare ourselves for Christ's return.

#### Watching Against Temptation

Jesus said, "Watch and pray so that you will not fall into temptation. The spirit is willing but the body is weak." Often we think that temptation is solely external to ourselves. But to misdirect our full attention toward outward attractions leaves us vulnerable to the temptations lurking within our hearts. James wrote, "Each one is tempted when, by

Above all else, guard your heart, for it is the wellspring of life.

Prov 4:23

his own evil desire, he is dragged away and enticed." We must accept the fact that impure desires lie in wait within our hearts looking for opportunities of expression in various forms. The importance of this cannot be underestimated since Satan, our accuser and tester, is well acquainted with these latent shortcomings, and cunningly seeks to exploit them for his advantage and our destruction.

Since the heart is deceitful beyond measure<sup>4</sup> many of these enticements often take on a subtle form: the persuasive urge to add to our temporal possessions; the consummate desire to position ourselves in the best light; a cunningness to dominate or manipulate people to our advantage; a hidden craving to feed our over-inflated egos; veiled hatred fueled by unforgiveness buried deep within our souls. Sadly, we underestimate our ability to deceive ourselves. Falling under sin's seductive influence we become its slaves at the expense of the vitality and fruitfulness of our spiritual lives. For this very reason Solomon, gifted with great wisdom although well experienced in falling prey to his own vices, urges us to "guard our heart, for it is the wellspring of life."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>Matt 26:41.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>Jas 1:14.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>Jer 17:9.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>Prov 4:23.

Guarding our heart requires real courage to sincerely confront our inborn weaknesses. Such courage requires a consistent commitment to regular, humble self-examination through reading God's word and prayer. David's psalms exclaim the illuminating effect of God's inspired word—"the commands of Yahweh are radiant, giving light to the eyes" and "the unfolding of your words give light; it gives understanding to the simple." As the word of God shines on receptive hearts it opens one's understanding to the areas of life that are in need of transformation. Revelation of the heart's condition is further magnified through fervent prayer. David cried out to his Creator to search and know his heart, to test and know his thoughts, to reveal any offensive way, and finally to guide him on the everlasting way.8

Our travel on the road of righteousness, however, depends on the grace of God as well. The Apostle Paul, who encountered his own frustrations, recognized that personal resources were altogether insufficient to win the battle over the flesh. Victory is realized by reliance on Christ's redeeming work on the cross and the power of the Spirit of God in our lives.9 It is God's abundant grace that "teaches us to say 'No' to ungodliness and worldly passions and to live self-controlled, upright, and godly lives in this present age."10

My sheep hear my voice, and I know them and they follow me In 10:27

#### Watching Against False Teaching

The early church was constantly encountering false teaching. Various heresies, doctrines, myths, and "different gospels" were secretly entering the church and silently eroding the fundamental values and faith of the Body of Christ. Recognizing the dangers of following such pleasant-sounding but wayward teachings.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>Ps 19:8.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>Ps 119:130.

<sup>8</sup>Ps 139:23, 24.

See Rom 6-8.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>Tit 2:12.

Paul, Peter, Jude, John, and other church leaders of the day issued strong warnings to guard against deceivers within their midst. Discerning the dangers as well, Jesus admonished his disciples to "Watch out that no one deceives you" and "Be on guard against the yeast [teaching] of the Pharisees, which is hypocrisy."

Today, very little is different from the times of the early church. Unsound doctrine, appealing to our carnal appetites, is ever present. With so much deception circling about us how can we keep true to the narrow road before us?

A commitment to studying and meditating upon the truth of the word of God and hiding it within our heart is the first defense against heresy. Second, John exhorts us to not believe every spirit "but test the spirits to see whether they are from God ... every spirit that acknowledges Jesus Christ has come in the flesh is from God." And finally, cultivating an intimate relationship with the Lord through prayer and holy living will keep our hearts away from the crooked paths that lead to destruction. The more we know Him the better we can discern between truth and deception.

#### Watching for His Return

The timing and events surrounding Christ's return has been passionately debated since the ascension. No doubt, every age had reason to believe that Christ's return was imminent. Yet, our focus must not be diverted on determining the day or hour of the return. Rather, we are to keep alert, preparing ourselves when Christ does come again.

The consequences of ill-preparedness are devastating. As with a guard asleep at his post, dangers abound for those who are consumed by the affairs of this world, unaware of the need to be spiritually ready. As demonstrated by the parables of the foolish virgins without oil in their lamps and the fearful servant who misused his single talent (ref. Matthew 25) the risks of negligence and faithlessness are too great to ignore.

<sup>11</sup>Mk 13:5.

<sup>12</sup>Lk 12:1.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup>1 Jn 4:1-3.

As children of the light we are to be ever ready, not like those who are "asleep" carelessly partaking in deeds of darkness. Like pilgrims passing through this world our activities must center on courageously investing our lives, talents, and resources for the Kingdom of God. We are to be engaged in transforming the temporal

"No Regrets, No Remorse, No Retreat"

nature of earthly things into an enduring quality for God's eternal kingdom. And, in doing so, to ready ourselves for the time when "the perishable must clothe itself with the imperishable, and mortal with immortality."14

Christ is coming for ready servants awaiting and hastening his return; servants longing for a lasting home; servants enduring hardship rather than the fleeting pleasures of sin; servants perceiving and welcoming the eternal promises from afar; servants making every effort to be found spotless.

All the more reason, therefore, for a commitment to watch over our hearts, guard our minds from errant teaching, and to be ready for Christ's second coming. Such a dedication, surrounded with the grace of God, will gain us a joyous entrance into God's eternal kingdom. With this in view, momentary struggles are worth it; short-term sufferings are bearable; difficulties give opportunity for praise. During our earthly sojourn may the pledge of a faithful servant in China ring true in our hearts: no regrets, no remorse, no retreat. Let that be our anthem as we live ever-watchful lives for God's glory!

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>1 Cor 15:53.



នៀល យាំងគីស្វ

ចាំយាម និ១ អចិស្ឋាន

តាមរយៈ គម្ពីរដំណឹងល្អទាំងអស់ ព្រះយេស៊ូមានព្រះរាជបញ្ជាយ៉ាងម៉ឺងម៉ាត់ ដល់សិស្សរបស់ព្រះអង្គឲ្យចាំយាម ហើយ អធិស្ឋាន ។ ក្នុងនាមជាអ្នកគង្វាលដ៏ល្អ ត្រូវ គិតអំពីគ្រោះថ្នាក់ដែលបំរុងនឹងកើតមាន ឡើងដល់ចៀមរបស់ខ្លួន ។ ព្រះយេស៊ូបាន បញ្ជាក់ម្តងទៀតថា យើងអាចការពារ ព្រលឹងរបស់យើងបានតាមរយៈការចាំយាម និងការអធិស្ឋាន ។



អធិស្ឋាន គឺជាសេចក្តីត្រូវការជាក់ស្តែងបំផុត ។ ប៉ុន្តែ តើការចាំយាម មានន័យយ៉ាងដូចម្តេច? នៅក្នុងអត្ថបទដើមរបស់ក្រិកនៃ ក័ណ្ឌ ម៉ាថាយ ២៥:១៣: ម៉ាកុស ១៣:៣៣ ៣៧: និង លូកា ២១:៣៦ ពាក្យថា "ការចាំយាម" មានន័យថា ការយកចិត្តទុកដាក់បំផុត ការប្រយ័ត្នប្រយែងយ៉ាងមធ្យ័ត មិនធ្វេសប្រហែស មិនងោកងុយឡើយ ត្រូវប្រយ័ត្នចំពោះការភ័យខ្លាចដែល កើតមានតាមរយៈភាពខ្ជិលច្រអូស និងការមិនប្រុងប្រយ័ត្ន ព្រោះវាអាចនាំឲ្យ គ្រោះថ្នាក់កើតឡើងដល់ជីវិតយើងដោយមិនដឹងខ្លួន ។

ប្រសិនបើយើងគិតអំពីការនេះនៅក្នុងគំនិតរបស់យើង តើផ្នែកណា មួយដែលក្នុងនាមយើងជាគ្រីស្តបវិស័ទ គួរយកចិត្តទុកដាក់ជាទីបំផុត? មាន ការបីយ៉ាង ដែលទាមទារឲ្យយើងផ្តោតការយកចិត្តទុកដាក់ទៅលើ គឺការ ចាំយាមប្រឆាំងនឹងសេចក្តីល្បួង ការចាំយាមប្រឆាំងនឹងការបង្រៀនដែល ខុសឆ្គង និងការចាំយាមដើម្បីរង់ចាំការយាងមកវិញរបស់ព្រះគ្រីស្ត ។

# ភារចាំយាមប្រឆាំខនីខសេចក្តីល្បួខ

ព្រះយេស៊ូមានព្រះបន្ទូលថា "ចូរចាំយាម ហើយអធិស្ឋានចុះ ដើម្បី

មិនឲ្យកើតសេចក្ដីល្បួងនាំចិត្តឡើយ ឯវិញ្ញាណក៏ប្រុងជាស្រេចមែនតែសាច់ ឈាមខ្សោយទេ ។ យើងតែងតែគិតថា សេចក្ដីល្បួង គឺជារឿងខាងក្រៅខ្លួនរបស់ យើងតែប៉ុណ្ណោះ ។ ប៉ុន្តែ ដោយសារ ការធ្វេសប្រហែសមិនយកចិត្តទុកដាក់ ទៅលើសេចក្ដីល្បូងខាងក្រៅនោះហើយ

ចូរអ្យាចិត្ត ដោយអស់ពី ព្យាយាម វ្យិតអស់ឆាំ១៨ល នៃសីទិតសុធ្នតែចេញពីភ្លុខ ចិត្តមក ។ សុភាសិត ៤:២៣

ទើបធ្វើឲ្យយើងមានការរួមចំណែកជាមួយសេចក្ដីល្បួង ដែលចាំឆ្មក់

<sup>&#</sup>x27;[Ed. note: ១គម្ពីវទាំងនេះប្រើពាក្យខុសៗគ្នា: γρηγορέω ក្នុង ម៉ាថាយ ២៥:១៣ និងម៉ាកុស ១៣:៣៧; ἀγρυπνέω ក្នុង ហូកា ២១:៣៦; βλέπω និង ἀγρυπνέω ក្នុង ម៉ាកុស ១៣:៣៣.]

<sup>្</sup>ទ ម៉ា់ថាយ ២៦:៤១

នៅក្នុងចិត្តរបស់យើង ។ លោក យ៉ាកុប បានសរសេរថា "តែដែលគ្រប់គ្នា មានសេចក្តីល្បួង នោះគឺដោយសារតែសេចក្តីប៉ង់ប្រាថ្នារបស់ខ្លួននាំប្រទាញ ហើយលួងលោមទេ " ។ យើងត្រូវតែទទួលស្គាល់ថា វាជាការពិតដែល សេចក្តីប៉ង់ប្រាថ្នាមិនបរិសុទ្ធដេករង់ចាំនៅក្នុងចិត្តរបស់យើង ហើយប្រើ គ្រប់មធ្យោបាយទាំងអស់ដើម្បីស្វែងរកឱកាស ។ សារៈសំខាន់នៃការនេះ មិនអាចប្រមាណបានឡើយ ព្រោះសាតាំងដែលជាអ្នកប្តីងពីយើង និងជាអ្នក ល្បួងយើង ដឹងច្បាស់នូវអ្វីដែលនឹងកើតមាននៅពេលខាងមុខ ហើយវា វិះរកគ្រប់ល្បិចកលដើម្បីជញ្ជក់យកការទាំងនោះទុកជាប្រយោជន៍របស់វា និងជាសេចក្តីវិនាសអន្តរាយរបស់យើង ។

ដោយព្រោះចិត្តជាគ្រឿងបញ្ឆោតលើសជាងអ្វីទាំងអស់ នោះ សេចក្តីល្បួងទាំងប៉ុន្មានតែងកើតឡើងតាមរយៈកលល្បិចគ្រប់រូបភាព ដូចជា ការបញ្ចុះបញ្ចូលជំរុញឲ្យមានសេចក្តីលោភលន់ចង់បានទ្រព្យសម្បត្តិលោកិយ ការលោភលន់ចង់បានមុខតំណែងខ្ពស់ ការប្រើល្បិចកលដើម្បីគ្រប់គ្រង ឬបញ្ចុះបញ្ចូលមនុស្សដើម្បីផលប្រយោជន៍ផ្ចាល់ខ្លួន ការបិទប៉ាំងមហិច្ឆតា ដើម្បីបំប៉ោងអាត្មាខ្លួន ហើយស្បៃប៉ាំងសេចក្តីសំអប់ត្រូវបានដុត ដោយការ មិនចេះអត់ទោសដែលកប់យ៉ាងជ្រៅនៅក្នុងព្រលឹងរបស់យើង ។ គួរឲ្យ សោកស្ដាយណាស់ ដែលយើងប្រមាណសមត្ថភាពរបស់ខ្លួនដើម្បីបោក ប្រាស់ខ្លួនឯង ។ ការលង់នៅក្នុងសេចក្តីល្បួងរបស់អំពើបាប វាធ្វើឲ្យយើង ក្លាយទៅជាទាសកររបស់វា ដែលជាការខាតបង់នូវភាពក្លាហាន និងជីវិតខាង ឯវិញ្ញាណរបស់យើង ។ ដោយព្រោះតែហេតុផលនេះហើយ បានជាព្រះ

³ យ៉ាកុប ១:១៤

<sup>្</sup>ត ពោរសេ ១៨ ៥

ជាទ្រង់មានអំណោយទានផ្នែកប្រាជ្ញាយ៉ាងណាក៏ដោយ ទើបទ្រង់លើកទឹក ចិត្តយើងឲ្យ "រក្សាចិត្ត ដោយអស់ពីព្យាយាម ដ្យិតអស់ទាំងផលនៃជីវិតសុទ្ធ តែចេញពីក្នុងចិត្តមក"<sup>៥</sup>។

ការរក្សាចិត្ត តំរូវឲ្យមានសេចក្តីក្លាហានដ៏អង់អាចដើម្បីប្រឈមនឹង សេចក្តីកំសោយពីកំណើតរបស់យើង ។ សេចក្តីក្លាហានទាំងនោះទាមទារឲ្យ យើងបន្តការប្តេជ្ញាដែលទៀងទាត់ ហើយពិនិត្យពិច័យមើលចិត្តគំនិតខ្លួនឯង ឲ្យបានល្អតាមរយៈការអានព្រះបន្ចូល និង ការអធិស្ឋាន ។ ទំនុកតំកើងរបស់ ស្តេចដាវីឧបានបញ្ជាក់ពីឥទ្ធិពលនៃការជួយបំភ្លឺរបស់ព្រះនួលទ្រង់ដែលបាន បណ្តាល "ក្រិត្យក្រមនៃព្រះយេហ៊ូវ៉ាជាសុទ្ធសាធ ក៏បំភ្លឺភ្នែក" ហើយ "ការ បើកសំដែងព្រះបន្ចូលទ្រង់ នោះផ្សាយពន្លឺចេញ ក៏ធ្វើឲ្យមនុស្សឆោតល្ងង់ មានយោបល់" ។ នៅពេលដែលព្រះបន្ចូលព្រះអង្គចាំងមកលើចិត្តអ្នកដែល ព្រមទទួល នោះវាបើកបង្ហាញឲ្យអ្នកនោះស្គាល់គ្រប់ផ្នែកនៃជីវិតដែលត្រូវការ នូវការបំផ្លាស់បំប្រែ ។ ការអធិស្ឋានដោយស្មោះអស់ពីចិត្ត បានធ្វើឲ្យស្ថានភាព តឹងតែងនៅក្នុងចិត្តកាន់តែបើកចំហឡើង ។ ស្តេចដាវីឧបានអំពាវនាវដល់ ព្រះអាទិកររបស់ទ្រង់ឲ្យពិនិត្យមើល ហើយស្គាល់ចិត្តរបស់ទ្រង់ ល្បងល ដើម្បីជ្រាបពីគំនិតរបស់ទ្រង់ បង្ហាញឲ្យឃើញរាល់អំពើអាក្រក់ ហើយនៅ ទីបំផុតឲ្យនាំទ្រង់ដើរតាមផ្លូវដ៏នៅអស់កល្បជានិច្ច" ។

ទោះបីយ៉ាងណាក៏ដោយ ការធ្វើដំណើររបស់យើងនៅលើផ្លូវដ៏ សុចរិត គឺត្រូវពីងផ្នែកទៅលើព្រះគុណនៃព្រះជាម្ចាស់ដូចគ្នា ។ លោកសាវ័ក ប៉ូល ជាអ្នកដែលបានជួបនូវរាល់ឧបស័គ្គទាំងប៉ុន្មាន បានទទួលស្គាល់ថា

<sup>ំ</sup> សុភាសិត ៤:២៣

<sup>ି</sup> ଡ଼ିଞ୍ନ. ୭៩:៨

<sup>୍</sup>ୟ ବ୍ଲେମ୍ . ୭୭ଣ:୭୩୦

<sup>ិ</sup> ទំនុក. ១៣៩:២៣, ២៤

ធនធានផ្ទាល់ខ្លួនទាំងអស់នោះ គឺមិនគ្រប់គ្រាន់ដើម្បីឲ្យឈ្នះសង្គ្រាមខាងឯ សាច់ឈាមបានឡើយ ។ ជ័យជំនះត្រូវពីងផ្នែកទៅលើកិច្ចការប្រោសលោះ នៃអង្គព្រះយេស៊ូគ្រីស្កដែលទ្រង់បានសំរេចនៅលើឈើឆ្កាង និងអំណាចនៃ ព្រះវិញ្ញាណរបស់ព្រះអង្គនៅក្នុងជីវិតយើង ។ គឺជាព្រះគុណដ៏បរិបូររបស់ ព្រះជាម្ចាស់ដែល "បង្កាត់បង្រៀនយើងឲ្យលះចោលសេចក្តីទមិលល្មើស និងសេចក្តីប៉ង់ប្រាថ្នាក្នុងលោកនេះ ហើយរស់នៅក្នុងសម័យនេះដោយ សេចក្តីធ្ងន់ធ្ងរ សេចក្តីសុចវិត ហើយដោយគោរពប្រតិបត្តិដល់ព្រះវិញ » ។

## ការចាំយាមច្រឆាំខនីខសេចក្តីបច្រៀនខុសឆ្គខ

ពួកជំនុំដំបូងតែងតែជួបប្រទះការ បង្រៀនខុសឆ្គងជានិច្ច ។ ជម្លោះគោលលទ្ធិ រឿងទាក់ទងនឹងប្រពៃណីជាច្រើន ព្រម ទាំង "ដំណឹងល្អផ្សេងៗ" បានជ្រៀតចូល មកក្នុងពួកជំនុំដោយសំងាត់ ព្រមទាំងធ្វើឲ្យ តម្លៃជាមូលដ្ឋាន និងជំនឿលើរូបកាយ

"ច្បៅមខ្ញុំធាំ១ថ្មីឆ្នាន ខាស្ដាច់ ខ្ញុំ ហើយមកកាមខ្ញុំ ខ្ញុំក៏ស្គាល់ខាដែរ" ។ ច្ចុំហាន ១០:២៧

របស់ព្រះគ្រីស្តមានការធ្លាក់ចុះដោយមិនដឹងខ្លួន ។ ការទទួលស្គាល់គ្រោះ ថ្នាក់ដោយការធ្វើតាមសេចក្តីបង្រៀនដែលស្គាប់ទៅពិរោះ ប៉ុន្តែតាមពិតជា សេចក្តីបង្រៀនដែលនាំឲ្យវង្វេងនោះ លោក ប៉ូល លោក ពេត្រុស លោក យ៉ូហាន និងអ្នកដឹកនាំពួកជំនុំដំទៃទៀតនៅជំនាន់នោះ បានចេញប្រកាស ដាស់តឿនយ៉ាងតឹងរ៉ឹងប្រឆាំងនឹងអ្នកបោកប្រាស់ទាំងនោះ ។ ដូចគ្នាដែរត្រូវ មានការសង្កេតដល់គ្រោះថ្នាក់ទាំងនោះ ព្រះយេស៊ូបានដាស់តឿនសិស្ស

<sup>°</sup> សូមមើលក្នុង រ៉ូម ៦-៤

<sup>10</sup> ទីតុស ២:១២

របស់ព្រះអង្គ "ឲ្យប្រយ័ត្តក្រែងអ្នកណានាំពួកអ្នករាល់គ្នាឲ្យវង្វេង"" ហើយ "ចូរអ្នករាល់គ្នាប្រយ័ត្ននិងដំបែ (សេចក្តីបង្រៀន) ពួកផារិស៊ី ដែលជាសេចក្តី កំពុត"» ។

សព្វថ្ងៃនេះមានការខុសគ្នាតិចណាស់ពីពួកជំនុំដំបូង ។ គោលលទ្ធិ ដែលមិនត្រឹមត្រូវ តែងកើតមានដល់ចំណង់ចំណូលចិត្តខាងសាច់ឈាម របស់យើងជានិច្ច ។ តើយើងអាចរក្សាផ្លូវពិតដ៏តូចនៅចំពោះមុខយើងបាន យ៉ាងដូចម្ដេច? បើការបោកបញ្ឆោតមានស្ទើរជុំវិញខ្លួនយើងយ៉ាងនេះ ។

ការប្តេជ្ញាសិក្សា និងសញ្ជីងគិតទៅលើសេចក្តីពិតរបស់ព្រះបន្ទូល ហើយរក្សាទុកនៅក្នុងចិត្តរបស់យើង នោះគឺជាវិធីការពារចំបងសំរាប់ប្រឆាំង នឹងគ្រូក្លែងក្លាយ ។ ទីពីរ លោក យ៉ូហាន ដាស់តឿនយើងថា មិនត្រូវឲ្យជឿ លើវិញ្ញាណទាំងអស់ឡើយ "ចូរល្បងវិញ្ញាណទាំងអស់វិញ ដើម្បីឲ្យដឹងជា មកពីព្រះឬមិនមែន... គឺអស់វិញ្ញាណណាដែលថ្លែងប្រាប់ថា ព្រះយេស៊ូគ្រីស្ក បានមកក្នុងសាច់ឈាម គឺវិញ្ញាណនោះហើយដែលមកពីព្រះ" ។ ហើយ ចុងក្រោយ ត្រូវជ្រោយឡើងវិញនូវទំនាក់ទំនងដ៏ជិតស្និទ្ឋជាមួយព្រះអម្ចាស់ តាមរយៈការអធិស្ឋាន ហើយការរស់នៅដោយបរិសុទ្ធ និងរក្សាចិត្តរបស់ យើងចេញពីផ្លូវគ្រលីកគ្រលុក ដែលនាំមកនូវភាពអន្តរាយដល់យើង ។

# ភារ**ទាំយាមរខ់ទាំភារយាខម**ភទិញរមស់ព្រះគ្រីស្ព

ពេលវេលា និងហេតុការណ៍ជុំវិញការយាងមកវិញរបស់ព្រះគ្រីស្គ ត្រូវគេពិភាក្សាវែកញែកជាច្រើន តាំងតែពីព្រះគ្រីស្គបានយាងទៅស្ថានសួគ៌។ គ្មានការសង្ស័យឡើយ គ្រប់ទាំងសម័យកាលមានហេតុផលក្នុងការជឿថា

<sup>&</sup>quot;ម៉ាកុស ១៣:៥

<sup>12</sup> លូកា ១២:១

<sup>ា</sup> ១ ឃុំហាន់ ៤:៧-៣

ការយាងមកវិញរបស់ព្រះគ្រីស្គ ជិតមកដល់ហើយ ។ ដូច្នេះយើងមិនគួរផ្គោត ចិត្តខ្វល់ខ្វាយពីរឿងថ្ងៃ ឬម៉ោងនៃការយាងមករបស់ព្រះអង្គពេកទេ ។ ការ ដែលសំខាន់ គឺយើងគ្រាន់តែប្រុងប្រៀបរៀបចំខ្លួនរបស់យើងរង់ចាំពេល ដែលព្រះគ្រីស្ដយាងមកវិញម្ដងទៀតតែប៉ុណ្ណោះ ។

ការធ្វេសប្រហែសនាំមកនូវភាពអន្តរាយ ។ ដូចជាអ្នកយាមដែល លង់លក់នៅក្នុងប៉ុស្តិយាមរបស់ខ្លួន ។ គ្រោះថ្នាក់នឹងឆ្ពោះទៅរកអស់អ្នក ដែលអោបក្រសោបកិច្ចការនៅក្នុងលោកនេះ ដោយមិនបានដឹងពីសេចក្តីត្រូវ ការនៃការប្រុងប្រៀបជាស្រេចខាងវិញ្ញាណ ។ ដូចជាការពិពណ៌នារឿង ប្រៀបធៀបរបស់ស្រីៗល្ងង់ដែលគ្មានប្រេងនៅក្នុងចង្កៀងរបស់ខ្លួន និង អ្នក បំរើដែលភ័យខ្លាចមិនបានប្រើនូវអំណោយទានរបស់គេ(ម៉ាថាយ ២៥) ការ ប្រថុយប្រថានដោយមិនគិត និងគ្មានជំនឿ គឺជាការមួយធំពេកក្នុងការធ្វើមិន ដឹងមិនពុ ។

ក្នុងនាមយើងដែលជាកូននៃពន្លឺ យើងត្រូវតែមានការប្រុងប្រៀបជានិច្ច មិនមែន ដូចអស់អ្នកដែល "ដេកលក់" នោះទេ ពួកគេ មិនបានប្រុងប្រយ័ត្តខ្លួន ទីបំផុតទទួលចំណែក ជាមួយសេចក្តីងងឹត ។ ដូចជា ព្យូហយាត្រាឆ្លង

"គ្មាន ភារសោភស្ដាយ គ្មាន ខិច្បដិសារី គ្មាន ភារពថយ"

កាត់ពិភពលោកនេះ សកម្មភាពរបស់យើងត្រូវតែផ្ដោតលើសេចក្ដីក្លាហាន ដាក់ទុនជីវិត អំណោយទាន និងធនធានរបស់យើងសំរាប់នគររបស់ព្រះ ។ យើងមានតួនាទីក្នុងការបំផ្លាស់បំប្រែនិស្ស័យរបស់លោកិយនៅលើផែនដី នេះឲ្យមានស្ថេរភាពឡើងវិញសំរាប់ព្រះរាជ្យអស់កល្បរបស់ព្រះជាម្ចាស់ ។ ហើយដើម្បីធ្វើដូច្នេះបាន យើងត្រូវប្រុងប្រៀបខ្លួនជាស្រេច ដើម្បីទទួល ពេលវេលាដែល រូបកាយដ៏ពុករលួយនេះ បានប្រដាប់ដោយសេចក្ដីមិនពុក

រលួយវិញ ហើយរូបកាយដែលតែងតែស្ថាប់នេះ បានប្រដាប់ដោយសេចក្ដី ដែលមិនចេះស្ថាប់វិញ<sup>ារ</sup> ។

ព្រះគ្រីស្តយាងមកសំរាប់អ្នកបំរើដែលប្រុងប្រៀបខ្លួនរង់ចាំការយាង មកយ៉ាងឆាប់របស់ព្រះអង្គ ។ អ្នកបំរើដែលចង់បានផ្ទះដ៏សុខសាន្តអស់កល្យ ជានិច្ច អ្នកបំរើដែលអត់ធ្មត់ចំពោះការលំបាកជាជាងការត្រេកត្រអាលជាមួយ អំពើបាប អ្នកបំរើដែលទទួល និងស្វាគមន៍សេចក្តីសន្យាដ៏អស់កល្យជានិច្ច មកពីនាយ និងអ្នកបំរើដែលប្រើអស់ទាំងកម្លាំងរបស់ខ្លួន ដើម្បីមិនឲ្យកើត មានសេចក្តីសៅហ្មងណាមួយឡើយ ។

ហេតុផលជាងនោះទៅទៀត ការប្តេជ្ញាពិនិត្យមើលចិត្តរបស់យើង
រក្សាគំនិតរបស់យើងចេញពីការបង្រៀនមិនត្រឹមត្រូវ ហើយប្រុងប្រៀបជា
ស្រេចសំរាប់ការយាងមកជាលើកទីពីររបស់ព្រះគ្រីស្ក ។ ការប្តេជ្ញាទាំងអស់
នេះ គឺហ៊ុំព័ន្ធដោយព្រះគុណរបស់ព្រះជាម្ចាស់ដែលនឹងផ្តល់ឲ្យយើងចូលទៅ
ក្នុងព្រះរាជ្យដ៏អស់កល្បរបស់ព្រះអង្គដោយអំណរ ។ ដោយមានទស្សនៈ
បែបនេះ ពេលយើងមានបញ្ហាត្រូវអោយតំម្លៃបញ្ហានោះ ទុក្ខលំបាកដ៏ខ្លីអាច
ឲ្យទ្រាំទ្របាន ការលំបាកទាំងឡាយផ្តល់ឲ្យយើងមានឱកាសនឹងសរសើរព្រះ
ជាម្ចាស់ទៅវិញ ។ អំឡុងពេលយើងធ្វើដំណើរនៅលើផែនដីនេះ សូមឲ្យ
សេចក្តីសន្យានៃការស្មោះត្រង់របស់អ្នកបំរើក្នុង China ring បានពិតនៅក្នុង
ចិត្តរបស់យើង គឺគ្មានការសោកស្ពាយ គ្មានវិប្បដិសារី និងគ្មានការរាថយ ។
សូមឲ្យការនេះក្លាយជាភ្លេងជាតិរបស់យើង នៅពេលដែលយើងរស់នៅក្នុង
ជីវិតដែលប្រកបដោយការចាំយាមសំរាប់សិរីល្អរបស់ព្រះជាម្ចាស់ជានិច្ច ។

<sup>ା</sup> ୭ កូវិន. ୭୯:୯୩



# ស្និមទាមួយលោកគ្រូ ទូទ ទីន



លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ន

លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ែន កើតនៅឆ្នាំ ១៩២៨ ក្នុងគ្រួសារកសិករមួយ ជាគ្រីស្គ បរិស័ទនៅក្នុងភូមិក្គាមហា ឃុំឈូកខ្សាច់ ស្រុកបារាយណ៍ ខេត្តកំពង់ធំ ។ នៅពេលដែលគាត់អាយុ ១៧ឆ្នាំ គាត់បានថ្វាយខ្លួនទទួលជឿព្រះយេស៊ូ។

នៅឆ្នាំ ១៩៥០ គាត់បានចូលទៅរៀនក្នុងសាលាព្រះគម្ពីរ នៅតាឡៅ ខេត្តកណ្តាល អស់រយៈពេល ៤ឆ្នាំ ។ ក្រោយពេលចេញពីសាលាព្រះគម្ពីរ គាត់បានធ្វើការជាគ្រូផ្សាយដំណីងល្អជាមួយអង្គការ C&MA ។

គាត់បានរៀបការក្នុងឆ្នាំ ១៩៥២ ជាមួយស្ត្រីគ្រីស្តបរិស័ទម្នាក់ ឈ្មោះ ជឿន គីមណុន ។ គាត់មានកូនទាំងអស់៩នាក់ កាលពីនៅសម័យ ប៉ុល ពត ពួកវាបានសម្លាប់កូនគាត់ ១នាក់ រួមទាំងកូនប្រសាប្រុស និងចៅទៀតផង។ សព្វថ្ងៃនៅរស់ចំនួន ៨នាក់ មានកូនប្រុស ៣នាក់ និងកូនស្រី ៥នាក់ ។ កូន របស់គាត់ទាំងអស់សុទ្ធសឹងជាអ្នកជឿព្រះយេស៊ូ ។ ភរិយារបស់គាត់ (ជៀន គឹមណុន) បានធ្វើមរណៈកាល ក្នុងឆ្នាំ ១៩៨៣ ។ លុះដល់ឆ្នាំ ១៩៨៦ គាត់បាន រៀបការជាមួយស្ត្រីគ្រីស្តបរិស័ទម្នាក់ទៀតឈ្មោះ លី គឹមនី ជាស្ត្រីមេម៉ាយ ដោយប្តី និងកូន ត្រូវពួកប៉ុលពតសម្លាប់អស់ ។

គាត់ទាំងពីរនាក់ប្តីប្រពន្ឋ បានពួតដៃគ្នាផ្តើមបំរើព័ន្ឋកិច្ចថ្វាយព្រះ ជាម្ចាស់នៅក្នុងខេត្តកំពង់ធំ ចាប់តាំងពីឆ្នាំ ១៩៩០ រហូតមកដល់សព្វថ្ងៃ ។

កាលពីជំនាន់ដែលគាត់ជឿព្រះអង្គ មានការចៀតចៀនយ៉ាងខ្លាំង ពីសំណាក់អ្នកមិនជឿ តែគាត់ម៉ឺងម៉ាត់ប្រកាន់ជំនឿយ៉ាងមុតមាំ មិនចុះចាញ់ ចំពោះការមើលងាយមើលថោករបស់ពួកអ្នកផងទាំងនោះទេ ។ លោកគ្រូ ង៉ូវំ វ៉ន ជាអ្នកជឿព្រះយេស៊ូនៅសម័យមុនស្រុកខ្មែរធ្លាក់ចូលក្នុងភ្លើងសង្គ្រាម និងក្នុងកណ្តាប់ដៃពួកខ្មែរក្រហម ។ ព្រះជាម្ចាស់បានទុកឲ្យគាត់មានជីវិត រស់នៅ ដើម្បីធ្វើបន្ទាល់ប្រាប់ដល់យើងគ្រប់គ្នាអំពីព្រះគុណដ៏វិសេស អស្ចារ្យនៃព្រះជាម្ចាស់របស់យើង ។

បន្ទាប់ពីរបបខ្មែរក្រហមរលំដួល លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ិន បានរៀបចំការ ថ្វាយបង្គំជារបៀបឯករាជ្យ គ្មាននិកាយជួយគាំទ្រឡើយ គឺមានតែមិត្តភក្តិ ចាស់ៗរបស់គាត់នៅឯបរទេសបានផ្តល់លុយកាក់តិចតួច ។ គាត់បានសន្សំ ទិញដីមួយកន្លែងដើម្បីសាងសង់ព្រះវិហារនៅក្នុងឆ្នាំ ១៩៩៤ ។ រហូតមក ដល់ឆ្នាំ ១៩៩៩ ទើបគាត់សំរេចចិត្តចូលរួមជាមួយនិកាយបាប់ទីសួ ។ សព្វថ្ងៃ ព្រះវិហារគាត់មានឈ្មោះថា "ព្រះវិហារ បាប់ទីសួ១-កំពង់ធំក្រុង" ។

ដៅពេលដែលខ្ញុំសួរគាត់ថា ហេតុអ្វីបានជាលោកគ្រូសំរេចចិត្តទទួល ជឿព្រះយេស៊ូ? ព្រោះអ្នកស្រុកអ្នកភូមិនៅជុំវិញគេមិនជឿដូចលោកគ្រូផង ។ គាត់ឆ្លើយថា ដោយសារឪពុករបស់គាត់ជាអ្នកជឿលើព្រះយេស៊ូ ហើយ ដោយខ្លាចឪពុកគាត់ផង គាត់ចេះតែជឿចំពេញចិត្តឪពុក ។ ដំបូងគាត់មិនបាន យល់ដឹងអ្វីទាំងអស់អំពីរឿងជំនឿរបស់គ្រីស្តបរិស័ទ ។ ប៉ុន្តែ ក្រោយពីគាត់ បានចូលរៀននៅសាលាព្រះគម្ពីរ ទើបគាត់បានយល់ច្បាស់អំពីជំនឿរបស់ គ្រីស្តបរិស័ទ ជាពិសេសជាងនេះទៅទៀត ក្រោយពីបានរស់នៅឆ្លងកាត់យុគ សម័យដ៏ខ្មៅងងឹតនៃរបបខ្មែរក្រហម ទើបគាត់បានឃើញពីព្រះគុណដ៏ អស្ចារ្យរបស់ព្រះជាម្ចាស់ ដែលព្រះអង្គថែរក្សាគាត់ បានធ្វើឲ្យគាត់ស្គាល់ ព្រះអង្គវិតតែច្បាស់ថែមទៀត ។

កាលគាត់ទើបនឹងជឿព្រះដំបូង គាត់តែងនិយាយនឹងឪពុករបស់គាត់ ថា ហេតុអ្វីទៅជឿព្រះយេស៊ូទៅវិញ មនុស្សមួយស្រុកគេជឿលើព្រះពុទ្ឋ ចុះ ម្ដេចបានជាយើងមកជឿព្រះយេស៊ូតែឯងទៅវិញ? ។ គាត់ហ៊ានសួរឪពុក ដូច្នេះ ព្រោះគាត់អាងថា ជីតាគាត់កាន់ខាងគាត់ ។ លោកគ្រូ វ៉ន បានបង្ហើប ឲ្យដឹងទៀតថា កាលពីនៅក្មេងគាត់ខ្មាសគេណាស់ ព្រោះគ្រួសាររបស់គាត់ ជឿព្រះយេស៊ូ ។

កាលពីសម័យដែលគាត់ជឿព្រះយេស៊ូ មុនសម័យខ្មែរក្រហម មាន គ្រីស្តប់រិស័ទប្រហែលជា ១៥នាក់ ប៉ុណ្ណោះ នៅទូទាំងខេត្តកំពង់ធំទាំងមូល។ នៅពេលខ្មែរក្រហមមកដល់ គេបានចាប់គាត់ទៅដាក់គុកអស់ ២២ថ្ងៃ ដោយ គេចោទគាត់ថាជា CIA (សេអ៊ីអា) របស់អាមេរិក ។ ហេតុផល ព្រោះកាល ពីសម័យមុនពេលខ្មែរក្រហមមកដល់ បេសកជនរបស់អង្គការ C&MA លោក ហា ម៉ុង និង លោក ភីធើរ៍ សិន និងគ្រូខ្មែរមួយចំនួនទៀតដែល ធ្លាប់ចុះទៅផ្សាយដំណឹងល្អដល់ខេត្ត កំពង់ធំ បានជួបជាមួយនឹងគាត់ ទើប មានការចោទប្រកាន់បែបនោះ ។ ព្រះជាម្ចាស់បានដោះគាត់ឲ្យរួចពីកណ្តាប់ ដៃខ្មែរក្រហម ហើយពួកគេបានជន្លៀសគាត់ និងគ្រួសារចេញពីភូមិកំណើត ទៅរស់នៅក្នុងភូមិល្បើក ដែលមានចម្ងាយប្រមាណជាង ៤០ គីឡូម៉ែត្រ ។ គាត់មានការងារជាកងភ្ជួរស្រែ ។ សម័យនោះ ខ្មែរក្រហមព្យាយាមចង់ សម្លាប់គាត់ពីរដង ប៉ុន្តែព្រះជាម្ចាស់បានដោះគាត់ឲ្យរួចពីកណ្តាប់ដៃខ្មែរ ក្រហមទាំងពីរដង ប៉ុន្តែព្រះជាម្ចាស់បានដោះគាត់ថា តើគាត់ជាសេអ៊ីអា

(CIA) របស់អាមេរិកមែនឬ? គាត់និយាយជាមួយនឹងពួកវាថា <u>ខ្ញុំជាអ្នក</u> ជឿលើព្រះយេស៊ូ ហើយពួកអាមេរិកនោះ ក៏ជាអ្នកជឿលើព្រះយេស៊ូដែរ ពួក នោះគេជឿព្រះយេស៊ូមុនខ្ញុំ គេមកផ្សាយដំណឹងពីព្រះយេស៊ូដើម្បីឲ្យខ្ញុំជឿ ដូចគេដែរ ខ្ញុំជឿព្រះ ខ្ញុំមិនមែនជឿលើអាមេរិកកាំងឡើយ ។ ពេលនោះពួក ខ្មែរក្រហមនៅស្ងៀម គេមិននិយាយអ្វីទាំងអស់ គាត់ជឿថា មិនមែនគាត់ពួកែ និយាយឲ្យខ្មែរក្រហមស្គាប់នោះឡើយ ប៉ុន្តែនេះគឺព្រះចេស្ការបស់ព្រះជា ម្ចាស់ទៅវិញទេ ដែលធ្វើឲ្យខ្មែរក្រហមចិត្តទន់មិនសម្លាប់គាត់ ។

នៅក្នុងឆ្នាំ ១៩៨០ គាត់បានមកដល់ភូមិកំណើតវិញ ពេលនោះគ្មាន សល់ពួកអ្នកជឿម្នាក់សោះ ។ នៅក្នុងខេត្តកំពង់ធំ មានតែគ្រួសារគាត់តែ ប៉ុណ្ណោះដែលជាអ្នកជឿព្រះយេស៊ូ ហើយនៅសល់ពីស្ថាប់ក្នុងរបបពឆ្នាំ ៤ខែ និង ២០ថ្ងៃ របស់ពួកខ្មែរក្រហម ។ នៅពេលដែលគាត់មកដល់ភូមិកំណើត គាត់បានជិះកង់ស្វះស្វែងរកគ្រីស្តបរិស័ទក្នុងទូទាំងខេត្ត កំពង់ធំ និងរហូតទៅ ដល់ខេត្ត សៀមរាប ទើបបានជួបគ្រីស្តបរិស័ទមួយចំនួនតូចនៅសល់ក្នុង ខេត្ត សៀមរាប នោះ ។

លុះដល់ឆ្នាំ ១៩៨០ និង ១៩៨៨ ទើបគាត់ចាប់ផ្ដើមប្រមូលគ្នាប្រជុំ ថ្វាយបង្គំនៅក្នុងផ្ទះរបស់គាត់ ហើយគាត់បានទៅភ្នំពេញជួបទាក់ទងគ្រីស្ដ បរិស័ទមួយចំនួននៅទីនោះ ដើម្បីរកព្រះគម្ពីរបានខ្លះពី លោកស្រី អាល្លីស កំប៉ាំង ។ គាត់បានជិះកង់ទៅជួបបងប្អូនគ្រីស្ដបរិស័ទនៅ ខេត្ត កំពង់ចាម ខ្លះ ទៀត ។ គ្រប់ព័ន្ឋកិច្ចបំរើថ្វាយព្រះជាម្ចាស់តាំងពីមុនមក រហូតដល់សព្វថ្ងៃ លោកគ្រូមិនបានទទួលប្រាក់ខែទេ ជីវិតជាកសិករ ធ្វើស្រែបណ្ដើរ ផ្សាយ ដំណិងល្អបណ្ដើរ ប្រពន្ឋរបស់គាត់នៅផ្ទះលក់ដូរបន្ដិចបន្ដួច ។

ខ្ញុំបានបន្តសួរគាត់ថា "បើប្រៀបសន្ទុះនៃការរីកចំពីនលូតលាស់របស់ ក្រុមជំនុំមុនស្រុកទេសស្រុតធ្លាក់ចុះ មកជាមួយក្រុមជំនុំសម័យបច្ចុប្បន្ន តើ ក្រុមជំនុំសម័យណាលូតលាស់ជាងគេ?" ក្រុមជំនុំសព្វថ្ងៃលូតលាស់លឿន ណាស់ នៅគ្រប់ទីកន្លែងមានក្រុមជំនុំកើតឡើងផុលផុសដុះដូចផ្សិត សូម្បី ទីជនបទដាច់ស្រយាល ក៏មានក្រុមជំនុំដែរ ។ តើមកពីហេតុអ្វី? ឆ្លើយតបនឹង សំនួរនេះ លោកគ្រួបាននិយាយថា ព្រោះការផ្សាយដំណឹងល្អសព្វថ្ងៃមាន លក្ខណៈគ្រប់ជ្រុងជ្រោយ និងមានសន្ទុះខ្លាំងក្លាណាស់ ។

ទី១ នៅសម័យស្រុកទេសស្រុតធ្លាក់ចុះ មនុស្សរត់បែកខ្មែកគ្នា អ្នក ខ្លះបានរត់ទៅរស់នៅប្រទេសទីពីរ អ្នកខ្លះទៀតក៏រត់ឆ្លងទៅរហូតដល់ ប្រទេសទីបី ឯខ្លះទៀតក៏ទទួលរងមរណៈភាពទៅ ។ អ្នកទាំងនោះបានជឿ ព្រះយេស៊ូ បន្ទាប់ពីស្រុកទេសបានសុខសាន្ត ពួកគេបានវិលត្រឡប់មករស់ នៅភូមិកំណើត ឬចូលមកលេងស្រុកទេសវិញ ក៏បានប្រកាសផ្សាយដំណឹង ល្អដល់ញាតិមិត្តបងប្អូនរបស់គេ អំពីព្រះគុណដ៏អស្ចារ្យដែលព្រះជាម្ចាស់ បានជួយសង្គ្រោះអាយុជីវិតគេ ស្របពេលនោះដែរ ពួកគេបានចែករំលែក និងផ្តល់នូវអ្វីដែលគេមាន ឲ្យដល់ញាតិមិត្តបងប្អូនដែលកំពុងខ្វះខាត ធ្វើឲ្យ ដំណឹងល្អរិតតែមានឥទ្ធិពលធំធេងឡើង នេះជាលក្ខណៈមួយដែលហ៊ាន និយាយថាជា "ដំណឹងល្អគ្រប់ជ្រង់ជ្រោយ" ។

ទី២ មនុស្សសព្វថ្ងៃនេះ ក៏មានការស្រេកឃ្លានព្រះបន្ទូលជាងមុន សម័យស្រុកទេសធ្លាក់ចុះដែរ ។ ការផ្សាយដំណឹងល្អពីមុន គឺច្រើនតែពួក បរទេសមកផ្សាយ ដល់ពេលមានអ្នកជឿ គេថាពួកនេះជឿព្រះបារាំង ។ ក្រោយពីសង្គ្រាមមក ដំណឹងល្អមានទម្ងន់ខ្លាំងមែនទែន ខ្ញុំជឿថា បើព្រះជា ម្ចាស់មិនប្តូរផែនការរបស់ព្រះអង្គឲ្យរាស្ត្រខ្មែររង់ទុក្ខលំបាកដោយឆ្លងកាត់ សង្គ្រាមនោះទេ ប្រហែលជាដំណឹងល្អនៅតែឃឺត មិនលឿនដូចសព្វថ្ងៃនេះ ទេ ។ គ្រួគង្វាលដែលនៅសេសសល់ក្រោយពីសង្គ្រាម និងពីរបប ប៉ុល ពត មានតែពីរនាក់គត់ គឺ លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ន និង លោកគ្រូ សៀង អង់ ។ កាលពី ជំនាន់ ប៉ុល ពត លោកគ្រូ សៀង អង់ បានភៀសខ្លួនទៅនៅប្រទេស វៀតណាម គាត់មិនបានរស់នៅជាមួយខ្មែរក្រហមដូចលោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ន ទេ។ ខ្ញុំបានសួរគាត់ថា តើគាត់មានការតូចចិត្តដែរឬទេ ដែលព្រះជាម្ចាស់ បណ្ដោយឲ្យប្រទេសរបស់យើងធ្លាក់ក្នុងភ្លើងសង្គ្រាមនោះ? គាត់បែរជាអរ ព្រះគុណព្រះជាម្ចាស់ទៅវិញ ដោយគាត់និយាយថា បើព្រះជាម្ចាស់មិន បណ្ដោយឲ្យខ្មែររងទុក្ខទេ ក៏ខ្មែរនៅតែមិនប្រែចិត្តលឿនដូចសព្វថ្ងៃនេះដែរ គាត់រាប់ការរងទុក្ខនោះ ជាព្រះពរទៅវិញទេ ។

ចំពោះបេសកជនសព្វថ្ងៃ ប្រៀបទៅនឹងបេសកជនជំនាន់មុនសង្គ្រាម តើមានលក្ខណៈខុសប្លែកគ្នាយ៉ាងណា? លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ន បានឆ្លើយថា កាល សម័យនោះ បេសកជនមួយចំនួនដែលមកធ្វើការនៅស្រុកខ្មែរយើងមានចិត្ត ចង្អៀតចង្អល់ មិនមានចិត្តខូលាយដូចបណ្តាបេសកជនសព្វថ្ងៃនេះឡើយ ។ បេសកជនជំនាន់នោះមិនចុះដល់ជនបទទេ គេចូលចិត្តរស់នៅតែក្នុងទីក្រុង ធំ ។ ឧទាហរណ៍ជាក់ស្តែង កាលពីឆ្នាំ ១៩៦៥ ដល់ឆ្នាំ ១៩៦៦ មានបេសកជន មួយគ្រួសារគត់ គឺលោក ថោម ស៊ិន និងភរិយាបានរួមដំណើរជាមួយខ្ញុំ (លោកគ្រូ ង៉ូវ វ៉ន) ទៅប្រកាសផ្សាយដំណឹងល្អទូទាំងភូមិភាគល្អសាន្តនៃ ប្រទេសកម្ពុជាយើង ។ គំរូមិនល្អរបស់បេសកជនមួយចំនួន គឺគាត់បញ្ជាក់ថា សេចក្តីស្រឡាញ់មានតែនៅក្នុងព្រះគម្ពីរ ដែលជាមូលហេតុធ្វើឲ្យបេសកកម្ម ផ្សាយដំណឹងល្អមានភាពយឺតយ៉ាវ និងមិនទូលំទូលាយ ។

យើងខ្ញុំសូមអរព្រះគុណព្រះអម្ចាស់ ដែលបានចាត់បេសកជនគំរូល្អៗ មកបំពេញការងារថ្វាយទ្រង់ក្នុងប្រទេសកម្ពុជាសព្វថ្ងៃនេះ អស់លោកទាំង នោះបានបង្ហាញនូវការរាប់អានចំពោះយើងទុកដូចជាបងជាប្អូន ផ្សារភ្ជាប់ មនោសពោ្ចតនារស់រវើកជាមួយគ្រីស្តបរិស័ទនៅតាមជនបទឆ្ងាយៗ... នេះជា សេចក្តីស្រឡាញ់ពិត ដូចព្រះបន្ទូលនៃព្រះអម្ចាស់ដែលបញ្ជាឲ្យ លោក សាវ័ក ប៉ូល ចារទុកក្នុងគម្ពីរ កូរិនថូសទី១: ជំពូក១៣ បានបញ្ជាក់ពីការមិនជីសអើង មិនបែងចែកវណ្ណ: មិនប្រកាន់ពូជសាសន៍ ដូចមានចែងក្នុងព្រះគម្ពីរ ហើយអស់លោកទាំងនោះភាគច្រើនបានសម្តែងនូវគំរូល្អដល់បងប្អូនយើង ដូចជាអ្វីដែលពួកគេបានបង្រៀន ព្រមទាំងឆ្លុះបញ្ចាំងពីឥទ្ធិពល និងព្រះចេស្កា នៃព្រះបន្ទូលដែលបានចែងក្នុងព្រះគម្ពីរប៊ីប ។ ហេតុដូច្នេះហើយ ទើប ដំណឹងល្អរបស់បេសកជនសម័យនេះមានទម្ងន់ និងស៊ីជម្រៅ (គ្រប់ជ្រុង ជ្រោយ) ។ ការរីកចំរើនរបស់ក្រុមជំនុំសម័យនេះ ក៏ជាផ្នែកមួយដែល បេសកជនបានរួមចំណែកផងដែរ ។

ពេលដែលខ្ញុំសួរគាត់ថា ក្នុងចំណោមព័ន្ឋកិច្ចបំរើព្រះអង្គទាំងអស់ តើ ព័ន្ឋកិច្ចមួយណា ដែលគាត់គិតថាអាចជួយស្ដារប្រទេសជាតិយើងបាន? គាត់ ឆ្លើយថា គឺព័ន្ឋកិច្ចយុវជន និងកុមារ ។ ព្រោះបើពង្រឹងព័ន្ឋកិច្ចនេះបានល្អ គឺមានយុវជនកាតខ្លាចដល់ព្រះជាម្ចាស់បានច្រើន ហើយពេលមានយុវជនកោតខ្លាចដល់ព្រះជាម្ចាស់បានច្រើន ហើយពេលមានយុវជនកាតខ្លាចព្រះ គឺនាំឲ្យមានអ្នកដឹកនាំល្អ និងអាចមានអ្នកដឹកនាំគ្រីស្ដបរិស័ទនៅ ក្នុងស្រទាប់អ្នកដឹកនាំប្រទេស ។ នៅពេលនោះប្រទេសយើងនឹងបានរីក ចំរើនដោយទទួលព្រះពរពីព្រះជាម្ចាស់ ។ សំណូមពររបស់គាត់ គឺសូមអំពាវ នាវដល់បេសកជន អង្គការផ្សេងៗ ឲ្យជួយផ្ដោតសំខាន់ក្នុងព័ន្ឋកិច្ចកុមារ និង យុវជន ។ ព្រោះប្រទេសខ្មែរក្រោយពីសង្គ្រាមមកមនុស្សស្ថាប់ច្រើន ហើយ ចំនួនប្រជារាស្ត្រដែលមានសព្វថ្ងៃនេះ គឺភាគច្រើនជាយុវជន ។ ហេតុផល ដែលធ្វើឲ្យគាត់អាចឈរមាំមួនបានក្នុងជំនឿ គឺដោយព្រោះគាត់ជឿព្រះយេស៊ូ តាំងពីកាលដែលគាត់នៅជាយុវជន ។ ទោះបីជាគាត់បានរស់នៅឆ្លងកាត់ការ រងទុក្ខលំបាកវេទនា ការធ្វើទុក្ខបុកម្នេញយ៉ាងណាក៏ដោយ ក៏គាត់អាចឈរ នៅរឹងមាំបានដែរ ព្រោះព្រះបន្ទូលចាក់បូសយ៉ាងជ្រៅនៅក្នុងចិត្តរបស់គាត់ ។

គាត់បានសម្ដែងនូវការពេញចិត្ត និងអរគុណដល់ព្រះជាម្ចាស់ដែល បានចាត់អង្គការទស្សនៈពិភពលោក ឲ្យចុះមកជួយនៅក្នុង ខេត្តកំពង់ធំ នេះ គឺអង្គការបានបង្កលក្ខណៈរៀងរាល់ខែឲ្យមានការប្រកបគ្រួគង្វាល ផ្ដល់ការ ហ្វឹកហ្វឺនដល់គ្រួគង្វាល និងមានគម្រោងកម្មវិធីហ្វឹកហ្វឺន ធីម៉ូថេ បានចុះមក បង្រៀនរួមជាមួយបេសកជនដទៃទៀត ។ សូមព្រះប្រទានពរ!



### Meet Ngov Vorn



NGOV Vorn

astor Ngov Vorn was born in 1928. He was raised by a Christian farmer who lived in Kdam Ha village, Chhouk Kasarch subdistrict, Baray district, Kompong Thom province. He has one younger sister. Ngov Vorn gave his life to Jesus when he was 17 years old.

In 1950 he took up studies at the Takmau Bible School in Kandal province. After graduating he worked as an evangelist with Christian and Missionary Alliance.

In 1952 he married a Christian woman, Choeun Kim Nonn. Nine children were born into this family. They lost one daughter, along with her husband and their children, in the Pol Pot time. But eight children—three sons and five daughters—survived. All are Christians. After his wife Kim Nonn passed away in 1983, he married a Christian widow. Ly Kim Ny, whose husband had died in Pol Pot regime. Together they have served the Lord in Kompong Thom since 1990.

There was intense persecution around the time he believed in Jesus, but he is strong in persevering in his faith regardless of whether people look down on him. Pastor Ngov Vorn retained his faith throughout the Khmer Rouge years. God spared his life to testify to us about his amazing grace.

After the Khmer Rouge regime fell, Pastor Vorn set up an independent worship place. No denomination supported the work, but friends from overseas provided some money. He saved it, bought a plot of land, and built a church building in 1998. He named the church "First Baptist Church of Kompong Thom Town." In 1999 he joined with the Baptists.

When asked why he believed in Jesus when his community did not, he answered that he originally did so to please his believing father. At first he knew very little about Christianity, but during Bible school he learned a great deal. In addition, surviving the terror of Khmer Rouge regime taught him even more clearly about the amazing grace of God, who took care of him and drew him closer.

When he first came to faith he frequently asked his father, "Why do we believe in Jesus while everyone else believes in Buddha?" He dared to ask such a question because he was somewhat of a favorite of his grandfather, and he knew that his grandfather would take his side. In recalling this question, Pastor Vorn is dropping a hint to us that in his younger years he was embarrassed because of his family's faith.

Before the Khmer Rouge era there were only fifteen Christians in the whole of Kompong Thom province. After the fall of Phnom Penh, he was arrested and jailed for twenty-two days because they accused him of being an American CIA informer. The reason for this is that before the war, missionaries from Christian and Missionary Alliance—Hamong and Peterson and some Khmer evangelists—used to come to Kompong Thom to hold evangelistic rallies, and they would come to see him. But God delivered him from the hand of Khmer Rouge, and he was evacuated about forty kilometers from his home village to La Boeuk. There he was designated to work in the plowing corps.

The Khmer Rouge twice tried to kill him, and they demanded, "Are you an American CIA agent?" He answered, "I believe in Jesus, as do the Americans. They believed before I did, and came to tell me

about him. But I do not believe in Americans." Then Khmer Rouge stayed mum. He was not sure what would happen next, because he felt he had spoken eloquently to the Khmer Rouge. But the power of God eased the hearts of the Khmer Rouge soldiers so that they did not kill him.

In 1980 when he returned to his home village, he found that no other Christians had survived. He and his family were the only Kompong Thom Christians that made it through the dark age of three years, eight months, and twenty days. He bicycled throughout Kompong Thom and Siem Reap to search for any remnant Christians, and eventually met a handful in Siem Reap.

Between 1980 and 1988 he worshiped God in his own house, but then went to Phnom Penh to contact other Christians. While there he got some Bibles from Alice Compain. He also cycled to Kompong Cham and met with some Christians in that place. For all these ministries he never received any salary. He was a farmer—and his wife sold things in her small business—all the time he was serving the Lord.

I asked him, "If we compare church growth before the country fell into Khmer Rouge hands with the present rate, in which era did the church grow more rapidly? At present the church is growing rapidly everywhere, emerging like a mushroom even in remote areas. Why?" He answered, because evangelism today is holistic and there is a stronger drive toward evangelism.

When the country was first at war, people scattered everywhere. Some moved to a second country, and of these a portion then went to a third. Still others died. Those who moved to a third country came to believe in Jesus. After peace returned to Cambodia they repatriated, or came to visit their relatives. When they did, they shared with their relatives the good news about God's amazing grace in saving their lives. Because it was now relatives who were sharing and not just foreigners, because many of these relatives had dramatic testimonies of God's deliverance during their escapes, and because these relatives had freely chosen to become Christians in the more affluent West, and not as a ploy to get rice, the gospel had a much greater impact.

Second, people thirst for the Word of God nowadays more than they did before the fall of the country. Previously most evangelists were

only foreigners; therefore when people believed they were labeled as believing in the French God. After the war the gospel had more impact. I believe if God did not let the Cambodian people go through the agony of the civil war, maybe the gospel would not advance as fast as it is doing today. There are two pastors today who survived the war and the Pol Pot regime—Pastor Gnov Vorn and Pastor Seang Aung. Seang Aung escaped to Vietnam during the Pol Pot time, while Gnov Vorn stayed here in Cambodia.

I asked him if he felt sorry that God let Cambodia go through such a war? He said praise the Lord, if God did not allow the Khmer people to go through that suffering, there would not be the rapid spread of repentance and faith that we see today. From this perspective he sees the suffering during the civil war as a blessing from God.

What is the difference between missionaries today when compared with those of the past? Pastor Gnov Vorn answered that in the past missionaries who came to work in Cambodia were narrow-minded, not like those of today. They did not want to go to the countryside. They liked to live in towns and cities. For example in 1965–66 there was only one missionary family, Thompson and his wife, who accompanied Pastor Gnov Vorn to the northeast to share the gospel. Another bad example was a handful of missionaries who preached about love from their Bibles, but did not practice love in their lives. So progress in sharing the good news was slow and not widespread.

We are so grateful to God that he has sent good missionaries to do his work in Cambodia today. They are very friendly to us, and show brotherly love to us and to other Christians in remote areas. This is the real love that God commands in his word—and about which Paul wrote in 1 Corinthians 13—that we should love without discrimination or regard to social status. Most missionaries in the present day set good examples for us, and what they have taught reflects the power of God and His word in the Bible. Therefore the gospel that the missionaries share today has more weight and is more holistic. Present church growth is in part the fruit of the missionaries' labor

When asked which ministry can most help restore Cambodian society, he replied youth and children's ministry. If that ministry is well developed, youth will fear God. If they fear God they will become good

leaders, and if we have good Christian government leaders, our country will prosper and be blessed. Pastor Gnov Vorn requests that missionaries from various organizations focus mainly on children's and youth ministry. In the war Cambodia lost a lot of people, and the present population is very young. The reason that he has been able to stand firm in faith so long is because he believed in Jesus when he was young. Even though he went through suffering and persecution, he can stand firm in faith because the word of God was rooted deep in his heart.

He is very grateful that God sent World Vision to Kompong Thom. World Vision initiated a monthly pastors' fellowship. Training of Timothys has helped with pastors' training. May God bless those who came to help us!